
 

 

 

AL HIKMAH RESEARCH 
& PUBLICATION CENTRE 
Al-Hikmah International Journal 
for Islamic Studies & Human Sciences 
E-ISSN: 2637-0581 

 

  الحكمة العالميةمجلة 

 للدراسات الإسلامية والعلوم الإتسانية  
 2024 أغسطس ،3 ، الرقم7العدد 

                   E-ISSN: 2637-0581 

 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،
 والإجراءات العامة

The Deveopment of Ijtihād and Iftāʿ in the Contemporary 

Institutional Landscape: Concepts, Foundations, and General 

Procedures 

 
Hamza Khelifati     حمزة خليفاتي

International Islamic University Malaysia  
hkhelifati88@gmail.com 

 

Bouhedda Ghalia بوهدة غالية 
International Islamic University Malaysia  

bouhedda@iium.edu.my 
 

Mohamad Sabri B Zakaria محمد صبري زكريا 

International Islamic University Malaysia  
sabriz@iium.edu.my 

   ملخص البحث
يهدف هذا البحث إلى دراسة المؤسسة كمظهر من مظاهر تطور الاجتهاد 
والإفتاء في هذا العصر من خلال تحديد مفهوم الاجتهاد المؤسساتي وإبراز 
أهم مقوماته، وبيان الفرق بينه وبين الاجتهاد الفردي والجماعي، والتطرق 

اءاته العامة. تتجلى إلى المراحل التاريخية التي مرّ بها، وبيان آليات عمله وإجر 
أهمية هذا البحث في أن الاجتهاد والإفتاء في النوازل والمستجدات لم يعد 
مقتصراً على الجهود الفردية، بل أصبح عملًا مؤسساتيًا يعتمد على تضافر 
جهود الأفراد من مختلف التخصصات والمعارف. يحاول البحث معالجة قصور 

من خلال بيان وتحديد المقومات التي الاجتهاد الفردي في واقعنا المعاصر 
تجعل الاجتهاد المؤسسي أكثر فعالية من الاجتهاد الفردي في مواجهة 
تحديات العصر الحديث، وكيف تسهم هذه المقومات في تعزيز القدرة على 
تحقيق أهداف الاجتهاد ومقاصده. اعتمد البحث على المنهج الوصفي 

ى تتبع وجمع المادة البحثية، والجانب التحليلي؛ حيث ركّز الجانب الوصفي عل
التحليلي على دراسة المفاهيم والتصورات الرئيسية للموضوع، ودراسة تاريخ 
ظهور نشأة الاجتهاد والإفتاء المؤسساتي، وتحليل إجراءات عمل مؤسساته. 

Article Progress 

 

Received: 3 Jul 2024 

Revised : 20 Jul 2024 

Accepted: 9 Aug 2024  

 

* Corresponding 

Authors:  

 

Hamza Khelifati 
 

E-mail:  

hkhelifati88@gmail.co

m 



 17 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

وقد خلص البحث إلى جملة من النتائج، من أبرزها أن الاجتهاد المؤسساتي 
شمولية ودقة لمعالجة القضايا المعاصرة، كما يسهم في تعزيز  يوفر إطاراً أكثر

مصداقية الفتاوى لدى الجمهور ويزيد من قبولها. توصي الدراسة بتطوير 
آليات العمل الجماعي المؤسساتي في الاجتهاد والإفتاء وتوفير الدعم اللازم 

 .لها
 فتوى.: الاجتهاد، الإفتاء، المؤسسة، الجماعي، الالكلمات المفتاحية

 

ABSTRACT 

This research aims to examine the institution as a manifestation of the 

development of Ijtihād and Iftāʿ in the contemporary era. It seeks to define the 

concept of institutional Ijtihād, highlight its key components, differentiate it from 

individual and collective Ijtihād, trace its historical stages, and outline its general 

mechanisms and procedures. The significance of this research lies in the fact that 

Ijtihād and Iftāʿ regarding emerging issues are no longer confined to individual 

efforts but have become an institutional endeavor that relies on the collaboration 

of individuals from various disciplines and fields of knowledge. The research 

attempts to address the shortcomings of individual Ijtihād in contemporary times 

by identifying and defining the elements that make institutional Ijtihād more 

effective than individual Ijtihād in facing the challenges of the modern age, and 

how these elements contribute to enhancing the ability to achieve the goals and 

objectives of Ijtihād. The research adopts a descriptive and analytical approach. 

The descriptive aspect focuses on tracing and collecting research material, while 

the analytical aspect examines the main concepts and perceptions of the topic, 

studies the history of the emergence of institutional Ijtihād and Iftaʿ, and analyzes 

the working procedures of its institutions. The research has reached a number of 

conclusions, most notably that institutional Ijtihād provides a more comprehensive 

and accurate framework for addressing contemporary issues, and contributes to 

enhancing the credibility and acceptance of fatwas among the public. The study 

recommends developing the mechanisms of institutional teamwork in Ijtihād and 

Iftāʿ and providing the necessary support for them. 

Keywords: Ijtihāad, iftāʿ, institution, collective, fatwa. 

 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  18 

 المقدمة
بحكم تطور الحياة الإنسانية، أدرك أهل الفتوى والاجتهاد عظمة الشريعة الإسلامية، وأنها 
شريعةٌ مبنيةٌ على أصول حاكمة وقواعد كلية ومبادئ عامة فيها مجالٌ واسعٌ لاجتهاد 

د المحرّك الأساسي للعقل البشري الذي المجتهدين، لذلك نجد أن الشريعة جعلت من الاجتها
يعمل على استنباط الأحكام الشرعية في مختلف القضايا والمستجدات في حدود الأطر 
الكلية والمبادئ العامة للشريعة الإسلامية بما يحقق المصلحة ويدفع الحاجة، وقد لعب 

رون، حيث ساهم في الاجتهاد دوراً محوريًا في تشكيل الفقه الإسلامي وتطوره على مرّ الق
إثراء التراث الفقهي وتنوعه، ومكّن الأمة الإسلامية من مواجهة التحديات الجديدة وتقديم 
الحلول المناسبة لها. وفي واقعنا المعاصر يبرز الاجتهاد والإفتاء المؤسساتي كركيزة أساسية في 

ر والتحديات المتجددة، توجيه المجتمع الإسلامي وحماية هويته، في عالٍم يتسم بالتغير المستم
فهو منظومة متكاملة تسعى لفهم الواقع بتعقيداته واستشراف المستقبل بتحدياته، وفي ضوء 

حاول الدراسة تحديد مفهوم الاجتهاد والإفتاء المؤسساتي، وتتبع نشأته التاريخية تهذا س
العامة، وتناول أبرز والمراحل التي مر بها، مع إبراز أهم عناصره ومقوماته، وشرح أهم إجراءاته 

 المؤسسات التي تمارسه في العالم الإسلامي.
 

 أهمية البحث:
إنَّ البحث في الوقائع والنوازل والمستجدات لم يعد مجرد جهدٍ فردي، بل أصبح عملًا جماعيًا 
مؤسساتيًا يتطلب تكاملًا بين الأفراد ذوي التخصصات والمعارف المتنوعة، فلم يعد بالإمكان 

أن يحيط بجميع العلوم الشرعية بالشكل الذي اشترطه الأصوليون، فضلاً عن  لشخص واحد
العلوم التخصصية المتعلقة بشؤون الحياة المختلفة. لذلك، يتجه البحث نحو دراسة الاجتهاد 
والإفتاء المؤسسي، بهدف توضيح مفهومه، وتحديد مقوّماته، واستعراض آليات عمله 

 وإجراءاته العامة.
 



 19 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

 ث:أهداف البح
 ضبط المراد بمصطلح الاجتهاد والإفتاء المؤسسيأولًا: 
 استكشاف دور وأهمية الإفتاء المؤسسي في ضبط الفتوى.ثانيًا: 

 
 الدراسات السابقة: 

للباحث عمر علي أبو الفتوى الفردية والجماعية والمؤسسية "الواقع والمأمول"، 
القضايا والمباحث من أهمها؛ هـ(، تناول هذا البحث مجموعة من 1435بكر )أبو بكر، 

تسليط الضوء على تعريف الفتوى وأهميتها، وكذلك تعرض للشروط التي ينبغي توفرها في 
المفتي، كما تناول البحث مفهوم الفتوى الفردية والجماعية وأثرهما في حياة المسلمين، وأشار 

الأمة الإسلامية، وختم أيضا إلى مميزات الفتوى الجماعية والدور الذي تلعبه في تحقيق وحدة 
 بحثه بالحديث عن تاريخية المؤسسات المعنية بإصدار الفتاوى الجماعية.

محيي الدين ، للباحث الفتوى المؤسسية الجماعية مفهومها ضوابطها واقعها
(، تناول في ورقته البحثية مفهوم الفتوى 253م، ص2014)أبو الهول،  يعقوب أبو الهول

تعلق بها من ألفاظ ذات صلة بالفتوى، كما تناول الحديث عن المؤسسية الجماعية وما ي
واجبات المؤسسة المستفتية، وشروط المفتي المؤسسي، وأيضا تناول الحديث عن شروط 
وضوابط الفتوى المؤسسية الجماعية، كما اشتمل بحثه الكلام بشكل مختصر عن واقع الفتوى 

ه بالتعريف بأهم مؤسسات الاجتهاد وسبل تطوير الفتوى المؤسسية الجماعية، وختم بحث
 الفقهي في واقعنا المعاصر.

"، التطوير ومسارات التطور مراحل" المعاصرة الفقهي الاجتهاد مؤسسات
اشتملت هذه  (،378م، ص2018)العبري،  نبيل بن جمعة بن خميس العبريللباحث 

اد الفقهي ومراحله الورقة البحثية على ثلاثة مباحث، قدّم فيها الباحث تمهيدا عن الاجته
التاريخية، وتناول في المبحث الأول الحديث عن مفهوم مؤسسات الاجتهاد الفقهي وأنواعها، 
كما تناول في المبحث الثاني الحديث عن أهمية تطوير الاجتهاد الفقهي المؤسسي وضوابطه، 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  20 

ؤسسي أما المبحث الثالث فقد تناول فيه الحديث عن معوقات تطوير الاجتهاد الفقهي الم
 وعلاجها.

للباحث عمرو عبد  ؛التأهيل الإفتائي بين التكوين الفردي والتكوين المؤسسي
اشتمل هذا البحث على تمهيد ومبحثين، (. 295م، ص2021 ،الشال)الحميد الشال، 

حيث عرّف بالتأهيل الإفتائي على المستويين الفردي والمؤسسي، وأعطى لمحة تاريخية عن 
كما تناول المعايير التي يجب   الواجب توافرها في المتصدر للفتوى، أطوار الفتوى والشروط

توافرها في المتصدرين للفتوى في المؤسسات الإفتائية المعاصرة، وختم دراسته بمقترح عملي 
 .لبرنامج التأهيل الإفتائي

بأنواعه الفردي  التطرق إلى الإفتاءتتفق هذه الدراسات مع ورقتنا البحثية في 
؛ حيث تركز من زوايا مختلفة إلا أنها تتمايز عنها في تناول الموضوع والجماعي والمؤسساتي،

غالبًا، بينما تركز ورقتنا على الجانب التحليلي  التاريخي والوصفيهذه الدراسات على الجانب 
 ملاستعراض آليات عمن خلال حيث تناولت موضوع الاجتهاد المؤسساتي بشكل خاص 

 .ا وإجراءات عملهاومعالمه ا، وإبراز أهم مقوّماتهمؤسسات الاجتهاد
 

 أولًا: مفهوم الاجتهاد والإفتاء المؤسسي.
قبل تحديد مفهوم الاجتهاد والإفتاء المؤسسي، لابد من الوقوف على مفهوم ودلالة 

ه كل مصطلح من حيث اللغة والاصطلاح، لنستطيع بعد ذلك الوقوف على مفهومه باعتبار 
 لقبًا على مصطلح معين

 مفهوم الاجتهاد: لغة:
"الاجتهاد" مشتقٌ من مادة )ج هـ د(، قال ابن فارس: "الجيم والهاء والدال أصله 
المشقة، ثم يحمل عليه ما يقاربه. يقال جهدت نفسي وأجهدت والجهد الطاقة " )ابن فارس، 

قال  . هذا المعنى(، أي أن معظم الاستعمالات اللغوية تعود إلى486، ص1جم، 1979
ابن منظور: "الجهَْدُ والجهُْدُ: الطَّاقَةُ، تَـقُولُ: اجْهَد جَهْدَك؛ وَقِيلَ: الجهَْد الْمَشَقَّةُ والجهُْد 



 21 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

. ويفرّق ابن الأثير بين الفتح والضم بقوله:" (133، ص3جهـ، 1414الطَّاقَةُ")ابن منظور، 
بَالَغة والْغَايةَ. وَقِيلَ هُماَ لغُتَان في الوُسْ 

ُ
شَقَّة. وَقِيلَ الم

َ
: الوُسْع والطَّاقة، وبالفَتْح: الم ع وَهُوَ بِالضَّمِّ

(. 320، ص1ج م،1997والطَّاقَة، فأمَّا في المشَقَّة والْغَاية فاَلْفَتْحُ لَا غَيْرَ")ابن الأثير، 
، 7جم، 2001وقال الزبيدي:" الاجتهادُ: بذَْلُ الوُسْع في طلَبِ الَأمر" )الزبيدي، 

 .(539ص
الاجتهاد  نلحظ من خلال هذه التعاريف اتفاقاً كبيراً بين أهل اللغة على أن كلمة
أشار ذلك افتعال من الجهُد وهو الطاقة والوسع، وأنها تحمل أيضا معنى الجهَد وهو المشقة، ل

بعض العلماء على أن كلمة الاجتهاد لا تستعمل إلا فيما فيه كلفةٌ وجهدٌ وبذلٌ للوسع 
 .(342صم، 1993)الغزالي، 

 
 مفهوم الاجتهاد اصطلاحًا: 

إنَّ المتتبع لتعريف الاجتهاد في المدونات الأصولية يجد أن المعرفين لم تتفق عباراتهم 
الاختلاف في القيود والشروط التي ذكروها في في تحديد هذا المصطلح، وذلك راجع إلى 

وبيان  أنه لا حاجة إلى الإطالة والتوسع في سرد هذه التعريفات ونتعريفاتهم، ويرى الباحث
، لذا أوجه الاعتراضات عليها تفاديًا لتكرار جهود من كتب في موضوعات الاجتهاد

 لأصول.سيكتفي بذكر أهمها، للوقوف على حقيقة الاجتهاد عند علماء ا
تعريف أبي حامد الغزالي: "بذل المجتهد وسعه في طلب العلم بأحكام الشريعة. 
والاجتهاد التام أن يبذل الوسع في الطلب بحيث يحس من نفسه بالعجز عن مزيد 

 .(342صم، 1993)الغزالي، طلب"
نلحظ من هذا التعريف أن المعتبر عند الغزالي في "الاجتهاد" هو بذل المجتهد 

القطع أم الظن، لأن العلم  وغه لوسعه وطاقته، بغض النظر عن ثمرة ذلك هل هواستفرا
وصفٌ شاملٌ للإدراك القطعي والظني، ولا يكون الاجتهاد تامًّا عند الغزالي حتى "يحس من 

  نفسه العجز" عن المزيد فيه وهو قيدٌ احترز به عن الاجتهاد الناقص.



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  22 

في نيل حكم شرعي، عملي بطريق تعريف الزركشي: "الاجتهاد هو بذل الوسع 
 .(227، ص8، جم1994)الزركشي، الاستنباط" 

فقوله  :نلحظ من هذا التعريف قيودًا أخرى أضافها الزركشي في تعريف الاجتهاد
"بذل الوسع" أي استفراغ الطاقة بحيث يحس المجتهد من نفسه العجز عن مزيد طلب، 

أخرج به الحكم الاعتقادي، فهو كما صرحّ وقوله "العملي" قيد  .فيخرج من دائرة التقصير
وقوله "الشرعي" قيد أخرج به الحكم اللغوي والعقلي والحسي؛  .الزركشي حكم شرعي علمي

وقوله "بطريق الاستنباط" قيد أخرج  .فهو لا يسمى عند الفقهاء وعلماء الأصول اجتهادا
م من النصوص ظاهرا به ما عرف بغير طريق الاستنباط؛ كبذل الوسع في نيل تلك الأحكا

أو بحفظ المسائل، أو بالكشف عنها في الكتب، فهو لا يعد اجتهادًا في الاصطلاح 
 .(227، ص8جم، 1994)الزركشي، 

بالمقارنة بين مجموع التعريفات الواردة في بيان معنى الاجتهاد، نلحظ أنها تقاربت في 
لا أن الأحوط والأسلم اختيار أصل المعنى وهو البذل والاستفراغ للطاقة والوسع والجهد، إ

قول من عرّف الاجتهاد بأنه استفراغ للطاقة؛ وبناءً عليه يمكن القول إنَّ الاجتهاد هو 
 "استفراغ المجتهد الوسع في تحصيل حكم شرعي ظني بطريق الاستنباط".

 :مفهوم الإفتاء لغة
"وأفتاه في  هو مصدر بمعنى الإبانة عن الأمر، ورفع الإشكال عنه، قال ابن منظور:

أبانه له. وأفتى الرجل في المسألة واستفتيته فيها فأفتاني إفتاء... ويقال: أفتيت فلانا  الأمر:
يَا تبيين الـمشكِلِ مِنَ  رؤيا رآها إذا عبّرتها له، وأفتيته في مسألته إذا أجبته عنها... والفُتـْ

يَا والفُتـْوَى والفَتـْوَى: ما أفتى به ال ، 15هـ، ج1414فقيه")ابن منظور، الَأحكام... والفُتـْ
 . (1320م، ص2005الفيروزآبادي، (، )148-147ص

 



 23 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

عرّف العلماء الإفتاء بعدة تعريفات تدور كلها حول مفهوم الإفتاء اصطلاحا: 
معنى واحد وهو الإخبار عن حكم شرعي، فنجد الحطاب عرفّه بأنه: "الإخبار عن حكم 

وعرفّه عبد المجيد محمد  (.32، ص1جم، 1992شرعي لا على وجه الإلزام")الحطاب، 
السوسوة بأنه: "الإخبار بحكم شرعي بدون إلزام، فإن شاء المستفتي قبله، وإن شاء 

  (.122م، ص2003تركه")السوسوة، 
نلاحظ من مجموع هذه التعريفات أن المعنى الاصطلاحي يكاد يكون مطابقًا للمعنى 

الإصطلاحي للإفتاء هو المعنى اللغوي لهذه الكلمة، اللغوي، يقول عبد الكريم زيدان: "والمعنى 
وما تتضمنه من وجود مستفتٍ ومُفتٍ وإفتاء وفتوى، ولكن بقيد واحد هو أن المسألة التي 
وقع السؤال عن حكمها تعتبر من المسائل الشرعية، وأن حكمها المراد معرفته هو حكم 

عنى لا إلزام فيه للمستفتي، إخبار" بم"والإفتاء هو  (.140، صم2001شرعي" )زيدان، 
 فالمفتي يخبر بالحكم فقط ولا يلزم به، بخلاف الحاكم فإنَّ في حكمه إلزامًا وإجباراً.

 
 الفرق بين الاجتهاد والإفتاء:

عند النظر في حقيقة الاجتهاد والإفتاء نجد أنهما يتكاملان ولا يتقابلان فكلٌ منهما 
الشرع في النَّازلة وبيانه للناس، إلا أن النَّاظر عبارة عن عمل فكري يهدف إلى معرفة حكم 

في ماهيتهما يمكن أن يلحظ بعض الفروق؛ منها أن الاجتهاد أخص من الفتوى، والفتوى 
أعم منه، فكل فتوى اجتهاد، وليس كل اجتهاد فتوى، ذلك أن المفتي يستنبط الحكم ثم 

لضرورة أن يخبر به، فمفهوم الإفتاء يخبر به، بخلاف المجتهد فإنَّه يستنبط الحكم ولا يجب با
 رُوعِيَ فيه الإجابة بخلاف مفهوم الاجتهاد.

كما يعتبر منصب الفتوى منصبًا زائدًا على رتبة الاجتهاد، ذلك أن المجتهد بعد 
تحصيله لأدوات الاجتهاد يحتاج لأدوات أخرى كمعرفته بواقع الناس وعاداتهم وتقاليدهم 

معاني على أن الاجتهاد شرطٌ من شروط المفتي، "فالمفتي من وأعرافهم، وقد نصَّ ابن الس
)الزركشي،  استكمل فيه ثلاث شرائط: الاجتهاد والعدالة والكف عن الترخيص والتساهل"



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  24 

فيفهم من كلام ابن السمعاني أن الاجتهاد يعد في الواقع  (.358، ص8م، ج1994
ابت بالاجتهاد، يقول قطب سانو مقدمة ضرورية للفتوى، لأن الإفتاء هو تنزيلٌ للحكم الث

كما أسلفنا   –في هذا السياق: "الاجتهاد والفتوى لا يتقابلان، وإنما يتكاملان، وأن بينهما 
عمومًا وخصوصًا، فالفتوى أعم من الاجتهاد، والاجتهاد أخص من الإفتاء، كما أن  –

يعني توقف القيام بمهمة الاجتهاد يعد في محصلته النهائية مقدمةً ضرورية للفتوى، الأمر الذي 
التوقيع عن ربّ العالمين على تمكن الموقع من أدوات الاجتهاد قبلًا، وبهذا تتبين لنا العلاقة 

. كما (35، صم2013المنطقية بين الفتوى والاجتهاد وهي علاقة عامّ بخاصّ" )سانو، 
هد في استنباط يمكن ملاحظة فرقٍ آخر بين الاجتهاد والإفتاء من جهة الواقع، فعمل المجت

الأحكام الشرعية يعتبر عملاً مجردًا عن الواقع والنظر فيه، أمَّا المفتي فيجب عليه مراعاة الواقع 
 والقرائن المحيطة به حين إصداره للفتوى، كما يجب عليه النظر في حال المستفتي وظروفه. 

 مفهوم الاجتهاد والإفتاء المؤسسي:
ر مجرد حاجة اجتماعية أو تنظيمية فقط كما لم تعد المؤسسات في واقعنا المعاص

كانت في السابق، بل أصبحت مسؤولية شرعية يناط بها تسيير وتنظيم الكثير من الواجبات، 
وأصبح الفكر المؤسسي في واقعنا المعاصر رائدًا وفعالًا في حسن التسيير والتخطيط 

 في معالجة قضايا المجتمعات واستشراف المآلات، ومن تلك المؤسسات التي أصبح لها دورٌ بارزٌ 
ودراسة نوازله مؤسسات الاجتهاد والإفتاء، ونعني بها المجامع الفقهية ودُور ومجالس الإفتاء 
وغيرها من الهيئات، وقبل تحديد مفهوم مصطلح مؤسسات الاجتهاد والإفتاء الذي يعد 

تهاد الفردي الوجه المعاصر للاجتهاد الجماعي لابد لنا من بيان وتحديد حقيقة الاج
 والجماعي:

تعريفات العلماء للاجتهاد تصلح أن تكون تعريفًا أولًا: تعريف الاجتهاد الفردي: 
على تعريفات وضعها بعض المعاصرين للاجتهاد  ونللاجتهاد الفردي، وقد وقف الباحث



 25 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

نه "استفراغ أحد المجتهدين وسعه وطاقته في البحث والنظر في واقعة شرعية أ الفردي منها
 (.381، صم2018ستنباط حكم شرعي لها" )العبري، لا

 
 ثانيًا: تعريف الاجتهاد الجماعي: 

عند تتبع المدونات الأصولية القديمة لا نجد تعريفًا اصطلاحيًا للاجتهاد الجماعي، 
لكون الاجتهاد الفردي هو السّمة الغالبة في تلك العصور، فالمرجعية في ذلك الوقت كانت 

المجتهد المؤهل للاجتهاد، لذلك اكتفى علماء الأصول ببيان حدّ الاجتهاد مجسدةً في الفرد 
العام، دون التطرق لبيان حد الاجتهاد الجماعي والتنظير له، فالاجتهاد الجماعي يعد من 
المصطلحات الحديثة المعاصرة، ومع زيادة اهتمام المعاصرين بمسلك الاجتهاد الجماعي 

الماضي، ظهرت الحاجة لوضع تعريفٍ منضبطٍ له، لذلك سعى والدعوة إليه مع بداية القرن 
 العديد من الباحثين والهيئات لصياغة تعريفٍ له، وقد وضعت له عدة تعاريف منها:

تعريف لجنة صياغة القرارات والتوصيات في ندوة الاجتهاد الجماعي في العالم 
الاجتهاد الجماعي التي  من أبرز النتائج والقرارات التي صدرت في ختام ندوةالإسلامي: 

عقدت بدولة الإمارات، وضع وصياغة تعريف اصطلاحي للاجتهاد الجماعي، ويمكن اعتباره 
(، محاولة جماعية لصياغة تعريف الاجتهاد الجماعي، حيث 39، ص2013أول )سانو، 

قررت الندوة أن "الاجتهاد الجماعي: هو اتفاق أغلبية المجتهدين، في نطاق مجمع فقهي أو 
يئة أو مؤسسة شرعية، ينظمها ولي الأمر في دولة إسلامية، على حكم شرعيّ عمليّ، لم ه

يردِ به نصٌّ قطعي الثبوت والدلالة، بعد بذل غاية الجهد فيما بينهم في البحث والتشاور" 
 .(1079، ص2ج م،1996)جامعة الإمارات، 

شك أن هذه  ي ولايعتبر هذا التعريف ثمرة اجتهاد جماعي لتعريف الاجتهاد الجماع
ميزة خاصة تميز بها عن غيره من التعريفات، وقد تمت الإشارة في التعريف لعدة قضايا مهمة 
منها: تقييده الاجتهاد الجماعي بمجمع فقهي أو هيئة أو مؤسسة شرعية، وكذلك إشارته 

هما، لمجال الاجتهاد الجماعي وهي البحث في المسائل الظنية الثبوت والدلالة أو ظنية أحد



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  26 

كما تطرق التعريف لقضية التشاور في تناول المسائل ودراستها وهذا قيدٌ أساسي في الاجتهاد 
 الجماعي.

وقد تم انتقاد تعريف الندوة من عدة جوانب؛ من بينها اعتبار الاجتهاد الجماعي 
اتفاقاً، ولاشك أن في ذلك خلطاً بين حقيقة الاجتهاد الجماعي والاجماع كما مرّ معنا في 
الاعتراض على التعريف السَّابق، يقول قطب سانو: "إنّ التأمل في هذا التعريف الذي تبنته 
تلك الندوة العالمية عن الاجتهاد الجماعي، لا يخلو من ملحوظات علمية ومنهجية... أولا: 
يشتمل التعريف على خلط واضح بين الإجماع والاجتهاد الجماعي... فما أوردته الندوة لا 

يكون تعريفا للإجماع ولا يصلح أن يكون تعريفًا للاجتهاد الجماعي، وذلك لأن يعدو أن 
م، 2001الاجتهاد جماعيا أو فرديًا لا يعني بأي حال من الأحوال اتفاقا")سانو، 

 .(201ص
ومن المآخذ التي تطرق إليها قطب سانو في انتقاده لتعريف الندوة، قضية حصر 

ة الثبوت والدلالة أو ظنية أحدهما، وقرّر أن الاجتهاد الاجتهاد الجماعي في النصوص الظني
الجماعي يمس كذلك النصوص القطعية من حيث التنزيل على الواقع. يقول في هذا الصدد: 
"يمكن أن يؤخذ على تعريف الندوة تضييقها دائرة الاجتهاد الجماعي في النصوص الظنية 

الظنية الدلالة دون الثبوت، ويعني هذا أن  الدلالة والثبوت أو الظنية الثبوت دون الدلالة أو
الاجتهاد الجماعي لا ينبغي له أن يمسّ النصوص القطعية الثبوت والدلالة، وليس من ريب 
في أنّ هذا حصرٌ لدائرة الاجتهاد في دائرة الفهم دون التنزيل... فإنَّه كان حقيقًا على السَّادة 

ماعي من دائرة الفهم إلى دائرة أوسع وأرحب، المؤتمرين أن يتجاوزوا بالنظر الاجتهادي الج
تتسع للاجتهاد في فهم نصوص الوحي قطعيها وظنيها، وللاجتهاد في تنزيل معاني نصوص 

. لذلك (202-201م، ص2001الوحي قطعيها وظنيها في أرض الواقع....")سانو، 
ة كبيرة من المجتمع ينبغي أن تنصبَّ عناية الاجتهاد الجماعي على القضايا التي تهُِمُّ شريح

وحياتهم وواقعهم، كما ينبغي أن يراعى في التعريف المرونة، بحيث لا تُكثر فيه القيود من غير 
 ضرورة أو حاجة. 



 27 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

"العملية العلمية المنهجية المنضبطة التي يقوم بها مجموع الأفراد تعريف قطب سانو: 
لوصول إلى مراد الله في قضية الحائزين على رتبة الاجتهاد، في عصر من العصور، من أجل ا

ذات طابع عام تمس حياة أهل قطر أو إقيلم أو عموم الأمة، أو من أجل التوصل إلى حسن 
إنَّ هذا  .(53صم، 2013تنزيل مراد الله في واقع المجتمعات والأقاليم والأمّة" )سانو، 

ح والبيان، فهو يقدّم التصوّر يحمل بين طيّاته العديد من المعاني الجديدة التي تستحق التوضي
لنا كيفية تجسيد هذا النوع من الاجتهاد في أرض الواقع؛ بحيث يُشارك فيه جميع مجتهدي 
الأمة من كل الأقطار؛ وفق مخطط ينسجم مع مقتضيات العصر؛ يسمح بإمكانية التقاء 

يدة، وجهات النظر رغم تباعد المسافات بين المجتهدين، ورغم ما يحمله التعريف من معاني جد
إلا أنه لا يمكن اعتباره تعريفًا للاجتهاد الجماعي بقدر ما هو تصور لمفهومه في واقعنا 

ومما  المعاصر؛ وما يجب أن يكون عليه؛ لابتعاده عن مواصفات وقيود تعريف المصطلحات.
يؤخذ على التعريف كذلك الطول والتوسع فقد زاد تعريفه على ثلاثة أسطر ولا شك أن 

في التعريف، خاصة مع إمكانية الاستغناء عن بعض المصطلحات والمفردات،  هذا أمرٌ معيب
ولعل من أهم الانتقادات التي اعترض بها على تعريفه إغفاله لذكر قيد "الشورى" وهو قيدٌ 
مهمٌ وأساسي يجب توفره حتى تتحقق صفة الجماعية في الاجتهاد، وقد أشار إلى هذا 

د الجماعي: "فدخول عنصري الجماعة، والتحاور في الجهد الريسوني أثناء حديثه عن الاجتها
الاجتهادي وفي الموافقة على نتيجته، هو الذي يعطي الاجتهاد صفة الجماعي")الريسوني، 

 (.58م، ص2010
 

 التعريف المختار:
: استفراغ جماعة من مناسبًا للاجتهاد الجماعي هو ونالتعريف الذي يراه الباحث

اورهم للوصول إلى اتفاقٍ في استنباط حكمٍ شرعي، وتنزيله على المجتهدين وسعهم مع تش
نلاحظ أن هذا التعريف قد اشتمل على كل القيود والعناصر المشكّلة لماهية الاجتهاد  الواقع.

يعبّر عن  -من بلغوا رتبة الاجتهاد  –الجماعي؛ فاستفراغ الجهد من جماعة من المجتهدين 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  28 

بها لاستنباط الحكم الشرعي أو تنزيل ما هو ثابتٌ من  العملية الاجتهادية التي يقومون
الأحكام في النصوص، مع ضرورة التشاور والاتفاق بينهم سواءً كان الاتفاق من جميعهم أو 

 أغلبهم.
 

 مفهوم مؤسسات الاجتهاد والإفتاء:
(، قال ابن فارس: "الهمزة والسين يدل على المؤسسة لغة:  كلمة مشتقة من )أَسَّ

شيء الوطيد الثابت، فالأسّ أصل البناء، وجمعه آساس، ويقال للواحد: أساس، الأصل وال
، 1، جم1979بقصر الألف، والجمع أسُسْ. قالوا: الأسُّ أصل الرجل")ابن فارس، 

. وجاء في لسان العرب: "الُأسُّ والَأسَس والَأساس: كل مبتدإ شيء. والُأسُّ (14ص
والَأساس: أصل البناء... وَقَدْ أَسَّ البناءَ يَـؤُسُّه أَسّاً وأَسَّسَه تْأسيسًا... أَسَّسْت داراً إذا بنيت 

(. ومنه قوله تعالى: 6، ص6هـ، ج1414حدودها ورفعت من قواعدها")ابن منظور، 
﴾ سۡجِدٌ لَّم  ﴿  .[108]التوبة: أُسِ س  ع ل ى ٱلت َّقۡو ىٰ مِنۡ أ وَّلِ ي  وۡمٍ أ ح قُّ أ ن ت  قُوم  فِيهِِۚ

 
يعد مصطلح المؤسسة من المصطلحات المشتركة والمتداولة في المؤسسة اصطلاحا: 

الحقول المعرفية كعلم السياسة والاقتصاد وغيرها، فنجد كل تعريف يركز على جانبٍ من 
، لذلك سنكتفي بذكر التعريف الذي يناسب مدلوله موضوع البحث. ومن الجوانب

التعاريف المتداولة قولهم بأن المؤسسة هي: "كلُّ تجمع منظم يهدف إلى تحسين الأداء وفعالية 
 .(20م، ص2002العمل، لبلوغ أهداف محددة")العدلوني، 

وم على مبدأ تنظيم وجاء تعريفها الوظيفي في الموسوعة السياسية بأنها: "كيانٌ يق
معظم نشاط أعضاء مجتمع أو جماعة حسب نموذج تنظيمي محدد مرتبط بشكل وثيق بمشاكل 
أساسية أو بحاجات مجتمع أو جماعة أو مجموعة اجتماعية أو أحد أهدافها")الكيالي، 

 (.447، ص6م. ج1994



 29 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

ون بين ويمكن القول بأن العمل المؤسسي يعُد: "شكلًا من أشكال التعبير عن التعا
الناس... والميل بقبول العمل الجماعي وممارسته، شكلاً ومضمونًا، نصًا وروحًا، وأداء العمل 

م، 1999بشكل منسق، قائم على أسس ومبادئ وأركان، وقيم تنظيمية محددة")بلال، 
 .(18ص

فيمكن تعريفها بأنها: "كياناتٌ وهيئاتٌ تقوم على  مؤسسات الاجتهاد والإفتاءأما 
اطات أعضائها حسب نموذج تنظيمي محدد مرتبط بشكل وثيق بتطبيق مسلك تنظيم نش

الاجتهاد الجماعي، بما يخدم حاجات الأفراد والمجتمعات الإسلامية على وجه الخصوص، 
والإنسانية على وجه العموم، وبما يعزز مكانة الشريعة الإسلامية في كل زمان 

 (.386م، ص2018ومكان")العبري، 
المؤسسات في كثير من الدول الإسلامية للنظر في القضايا وقد أنشأت هذه 

والحوادث المستجدة، وإيجاد الحكم الشرعي المناسب لها، منها ما يغلب عليه الطابع المحلي 
كهيئات الإفتاء الموجودة في الدول الإسلامية، وأكثرها يتبع وزارات الشؤون الإسلامية 

ع الأممي كمجمع الفقه الإسلامي الدولي، والأوقاف، ومنها مؤسسات يغلب عليه الطاب
ومنها ما يغلب عليه الطابع التخصصي الدقيق كهيئة المحاسبة والمراجعة للمؤسسات المالية 
الإسلامية )أيوفي( التي تعنى بدراسة المستجدات المتعلقة بالمالية الإسلامية وقضاياها. وقد 

لسعي لتأطير المرجعية الفقهية في كان لإنشاء مثل هذه المؤسسات دواعي وأسباب منها؛ ا
إطار هيئة مؤسساتية واحدة تجمع الآراء الفقهية في القضايا والمستجدات المعاصرة بهدف 
تحقيق التقارب في التصورات بين هيئات الفتوى، ومحاولة ترشيد الخلاف الفقهي الواقع بينها 

ع الإفتائي، من (. واختصار جهود العاملين في القطا 1222م، ص2019)عبيد، بيات، 
وتشترك هذه المؤسسات  خلال تيسير وبذل خلاصة الآراء الفقهية في المستجدات المعاصرة.

كلها على اختلاف مستوياتها وأهدافها في تطبيق أعضائها لمسلك الاجتهاد الفقهي 
 الجماعي في دراسة النوازل والمستجدات وإصدار الفتاوى والقرارات.

 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  30 

 وأشهر المؤسسات في واقعنا المعاصرفتاء مؤسسات الاجتهاد والإ نشأة
إنَّ فكرة إنشاء مؤسسات الاجتهاد والإفتاء تستند في أصل نشأتها إلى قضية 
الاجتهاد الجماعي، وتستمد هذه المؤسسات أهميتها من حاجة واقعنا المعاصر إلى الاجتهاد 

 عليهم، من الجماعي، وقد برزت ملامح الاجتهاد الجماعي من عصر الصحابة رضوان الله
عند حلول النوازل، من ذلك استشارة الخليفة الراشد أبو بكر الصديق  اتهمخلال اجتماع

رضي الله عنه للصحابة عند قتال أهل الردة، والامتناع عن إعطاء الزكاة لبيت مال المسلمين، 
وسار على نهجه الخليفة الراشد عمر بن الخطاب، حيث كان يحتكم إلى الشورى من خلال 

ع الصحابة واستشارتهم، "فكانت النازلة إذا نزلت بأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي جم
الله عنه، ليس عنده فيها نص عن الله ولا عن رسوله جمع لها أصحاب رسول الله صلى الله 

(. واستمرت 182، ص1م، ج2019عليه وسلم ثم جعلها شورى بينهم")ابن القيم، 
في الخلافة الراشدة إلى غاية تأسيس الخلافة الأموية حيث  الشواهد على تطبيق هذا المنهج

تقيّد الإفتاء بمن نصَّبه الحاكم في ذلك الوقت، فقد "كان الخلفاء من بني أمية ينصبون 
للفتوى بمكة في أيام الموسم قومًا يعينونهم، ويأمرون بألا يُستفتى غيرهم")البغدادي، 

يخ يقف على صنيع الخليفة الأموي عمر (. والمطالع لكتب التار 324، ص2ج هـ،1421
بن عبد العزيز حيث أسس مجلس شورى من العلماء حينما تم تعيينه واليًا على المدينة المنورة، 
فدعا عشرة من فقهاء المدينة منهم عروة بن الزبير وخارجة بن زيد وغيرهم، وقال: "إنما 

لحق، ما أريد أن أقطع أمراً إلا برأيكم عليه، وتكونون فيه أعوانًا على اتؤجرون دعوتكم لأمرٍ 
أو برأي من حضر منكم، فإن رأيتم أحدا استعدى أو بلغكم عن عامل لي ظلامة، فأحرج 

، 6م، ج1992على من بلغه ذلك إلا بلغني، فجزوه خيراً وانصرفوا")ابن الجوزي، 
دّ في . ولاشك أن مما يختص بعمل هذا المجلس البحث في أحكام النوازل وما يج(278ص

واقع الرعية. وكان الأمر مشابهاً زمن الدولة العباسية إلا أنه في هذه المرحلة تم استحداث 
منصب قاضي القضاة، وهو يمثل المفتي الرسمي للحاكم وعموم المسلمين، وقد تولّى هذا 
المنصب الإمام أبو يوسف صاحب أبي حنيفة، "فهو أول من خوطب بقاضي 



 31 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

(، وكان الهدف من استحداث هذا المنصب 359، ص16ج م،2002القضاة")البغدادي، 
هو إنشاء إدارة مركزية تضبط أعمال القضاة وتحد من تضارب أحكامهم، فنجد مثلا ابن 
المقفع يدعو الخليفة العباسي أبا جعفر المنصور إلى ضبط المرجعية الفقهية وتوحيدها، وعبّر 

 م،1989/هـ1409)ابن المقفع،  عن الوضع في زمنه بأنه فوضى تحتاج إلى ضبط وتقييد
(. ومن جانبٍ آخر فقد ظهرت بوادر تنظيم الفتوى في الأندلس حيث 317-316ص

بوصفها نظامًا له أصوله  –نجد أن "خطةّ الشورى من الخطط التي انفرد بها المغرب والأندلس 
 م،1992عن بقية عالم الإسلام")خلاَّف،  –ورجاله ومكمّل للهيكل القضائي ولازمٌ له 

(، ونجد أن القائم على هذا المنصب يطلق عليه "مُفتٍ وشيخ وفقيهٌ مُفْتٍ")خلاَّف، 326ص
(. واستمر الوضع على هذا النسق إلى غاية قيام الدولة العثمانية، حيث 324ص م،1992

لم يعرف تعيين المفتين كإجراء إداري مكتمل الأركان والمعالم، برؤية واضحة إلا في هذه 
بعض الدراسات التاريخية ورد أن النواة الأولى لتأسيس مشيخة الإسلام العثمانية  المرحلة، ففي

هـ، "حيث فهم العثمانيون أهميتها 1324تشكلت في عهد السلطان عثمان الأول ت
التشريعية في إصدار القوانين المنظمة لكل المجالات في الدولة، وجعلوها أهم مؤسسات الدولة 

م، 2021ة لها في إدارة شؤونها السياسية والاجتماعية")أوغلو، التي تتبنى الإسلام مرجعي
فتم في هذه المرحلة المبكرة تعيين الشيخ أده بالي وأوكله بالإشراف على القضايا  (.81ص

الشرعية ومهام الفتوى، ثم تم تأسيس منصب "شيخ الإسلام" في عهد السلطان مراد الثاني، 
ثم قامت مشيخة الإسلام العثمانية بتأسيس دار الفتوى والتي عرفت باسم "فتوى خانة" أي 

د السلطان سليمان القانوني، وقد ضمت العديد من العلماء برئاسة واحدٍ دار الإفتاء في عه
. أصبحت (244م، ص2018)بن موسى،  منهم ملقب بـ"فتوى أميني" أي أمين الفتوى

دار الإفتاء العثمانية "فتوى خانة" تهتم بإصدار الفتاوى والقرارات الشرعية "على المستويين 
ب للإفتاء تقلده المولى شمس الدين الفناري في الفترة الرسمي والشعبي، ويعتقد أن أول منص

هـ(، ثم تعاقب على هذا المنصب منذ القرن الخامس عشر إلى نهاية القرن 834-هـ828)
(. ثم تتابع إنشاء 245م، ص2018السادس عشر أربع وعشرون مفتيًا")بن موسى، 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  32 

بشكل كبير،  وتأسيس مؤسسات الإفتاء في العصر الحديث، فتطورت مؤسسات الإفتاء
وأصبحت أكثر تنظيمًا وتخصصًا، في العديد من الدول الإسلامية، حيث توجد الآن هيئات 
رسمية ودور للإفتاء تابعة للدولة تعمل وفقًا للقوانين المحلية. على سبيل المثال، في مصر، تعتبر 

 الأردن هـ، وتم تنظيم الإفتاء في1313دار الإفتاء المصرية أول هيئة إفتائية أسست سنة 
م، حيث تم تأسيس دائرة الإفتاء وتم تعيين أول مفتي للمملكة الأردنية 1921بداية من سنة 

. (652م، ص2018)أوغلو،  م1973الهاشمية، وتأسست لجنة للاجتهاد الجماعي سنة 
، فتم تأسيس مجامع فقهية وتتابع تأسيس مجالس وهيئات الفتوى في بقية دول العالم الإسلامي

ع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي، والمجمع الفقهي كبرى كمجم
الإسلامي التابع لرابطة العالم الإسلامي. وهناك مجامع لها طابع إقليمي كالمجلس الأوروبي 
للإفتاء الذي يهتم ببحث قضايا الأقليات المسلمة في أوروبا. وهناك مؤسسات إفتائية محلّية 

. أمَّا جانب التنظيم المؤسساتي الموجودة في كل بلد من البلدان الإسلاميةكدور الفتوى 
للتكليف بالفتوى في دول العالم الإسلامي فينقسم إلى نوعين؛ الأول نجده على شكل تنظيم 
مستقل يتمثل في دار للفتوى أو مجلس للإفتاء كما هو الحال في مصر والأردن والسعودية 

نشاط هذا النوع من المؤسسات الإفتائية الإستقلالية الإدارية،  وليبيا وغيرها، ونلحظ على
حيث يترأس المفتي العام هذه المؤسسة ويقوم بتمثيلها محلّيًا ودوليًا بشكل رسمي، ويحق له 
إصدار الفتاوى والقرارات الشرعية. أمَّا الشكل الآخر من العمل الإفتائي فلا يزال تابعًا 

سلامية، كما هو الحال في الكويت وقطر والجزائر وغيرها من لوزارات الأوقاف والشؤون الإ
 الدول الإسلامية.

 
 .ثانيًا: مقو مات الاجتهاد والإفتاء المؤسسي

الاجتهاد المؤسسي عبارة عن صورة عملية للاجتهاد الجماعي المعاصر المنظمّ، تم 
إيجاده استجابةً للتغيرات الحضارية وكثرة المستجدات العصرية؛ التي تحتاج إلى تقديم الحكم 



 33 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

الشرعي فيما يستجد من قضايا ونوازل عامة متعلقة بجمهور الأمة، لذلك كان لابد من 
 مقوّماته الرئيسة: محاولة تحديد وإبراز

يعد الاجتهاد وما ينتج عنه من فتاوى وأحكام مسؤولية  أولا: الأهلية في الاجتهاد:
دينية عظيمة وحساسة في المجتمع الإسلامي، لا يتصدّر له إلا من حصّل الأهلية واستوفى 

 شروطها.
 والمشارك في الاجتهاد الجماعي المؤسسي لابد أن يكون صاحب أهلية وخبرة، وإلا

عرّض قضايا الناس ومعاملاتهم للخطر، وعند البحث في المدونات الأصولية القديمة وكتابات 
المعاصرين نقف على مجموعة كبيرة من الشروط التي اشترطها العلماء لبلوغ رتبة الاجتهاد، 

أنه لا حاجة إلى الإطالة في ذكرها ومناقشتها تفاديًا لتكرار جهود من كتب  ونويرى الباحث
روط المجتهد، خاصة مع غلبة التكرار في أكثرها، ولعل من أحسن من فصّل في هذه في ش

الشروط من المعاصرين ما ذكره قطب مصطفى سانو في كتابه الاجتهاد الجماعي 
(؛ فقد سلك فيه مسلكًا تجديديًا في ذكر شروط 309-282م، ص2013المنشود)سانو، 

ا يوافق متطلبات العصر وتحدياته، حيث المجتهد الممارس للاجتهاد الجماعي المؤسسي بم
استقصى ما كتب قديما وحديثاً حول شروط المجتهد، وخلص بعد جمعها ونقدها إلى أن 
صاحب الأهلية الذي يحق له المشاركة في مؤسسات الاجتهاد الجماعي لابد أن يحصّل 

 مجموعة من الشروط العلمية؛ أبرزها:
الممارس للاجتهاد فرديًا كان أو جماعيًا لابد أن تكون لديه مكنة  معرفة لغة الوحي: -

وإجادة لقواعد اللغة العربية نحوًا وصرفاً وبلاغةً وفقه لغة، ويعتبر هذا الأمر مطلبًا ضروريًا لا 
مناص منه، بل يعد التقصير في معرفة اللغة سبيلا للتشكيك وعدم الثقة في معرفة ممارس 

 من نصوص وحيه، يقول الإمام الشاطبي: "الشريعة عربية، وإذا كانت الاجتهاد لـمراد الله
، م1997عربية فلا يفهمها حق الفهم إلا من فهم اللغة العربية حق الفهم...")الشاطبي، 

 .(53، ص5ج



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  34 

يجد الناظر في مدونات أهل العلم الذين عنوا بالحديث عن شروط معرفة أصول الفقه:  -
أن ثمة اتفاقاً على ضرورة توافر المعرفة بأصول الفقه في شخصية  الاجتهاد الفردي أو الجماعي،

ا بعلم أصول الفقه؛  –أي المجتهد -المجتهد الفردي والجماعي، قال الشوكاني: "أن يكون 
ً
عالم

لاشتماله على ما تمسّ الحاجة إليه... فهو عماد فسطاط الاجتهاد، وأساسه الذي تقوم 
ويقول الرازي: "وقد ظهر مما ذكرنا ، (209، ص2م، ج1999عليه أركان بنائه")الشوكاني، 

وقد تناول  (،25، ص6م، ج1997أن أهم العلوم للمجتهد علم أصول الفقه")الرازي، 
قطب سانو القدر المطلوب الواجب تحصيله في حق المجتهد قبل ممارسة عملية الاجتهاد، 

التمكن من المسائل حيث اعتبر هذا القدر الواجب إتقانه والإشراف عليه يتمثل في 
والموضوعات الأصيلة التي تتكون منها المباحث الأربعة التي ذكرها الغزالي وهي: الأحكام، 
الأدلة، الاجتهاد، طرق الاستنباط، بحيث يستطيع المجتهد من توظيف هذه المباحث في فهم 

 مراد الله تعالى.
هاد لمن اتصف يقول الشاطبي: "إنما تحصل درجة الاجتمعرفة مقاصد الشريعة:  -

بوصفين؛ أحدهم: فهم مقاصد الشريعة على كمالها، والثاني: التمكّن من الاستنباط بناءً 
، فالإلمام بمقاصد الشريعة الإسلامية  (41، ص5جم، 1997على فهمه فيها")الشاطبي، 

 –أي المجتهد -مما يشترط توفره في شخصية المجتهد، يقول علي بن السبكي: "أن يكون له 
مارسة والتتبع لمقاصد الشريعة ما يكسبه قوة يفهم منها مراد الشرع من ذلك")السبكي، منه الم

، فالمعرفة المقاصدية مما يستعان بها على فهم النصوص الشرعية (18، ص2، جم2004
وتطبيقها على الواقع، وكذا الترجيح بواسطتها في معظم المسائل الأصولية الخلافية حول 

ردت لها نصوص غير صريحة، وكذلك للاستدلال بها على الحكم فيما المسائل العامة التي و 
لا نص فيه، ويرى قطب سانو أن المعرفة المقاصدية تتمحور حول تزويد مجتهدي الاجتهاد 



 35 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

الجماعي بالأسس العامة والمبادئ الكلية التي تقوم عليها المعرفة المقاصدية، وذلك بتأهيلهم 
لغايات والأهداف العامة التي لاحظها الشارع الحكيم في جميع لإدراك جملة المعاني والِحكَم وا

أحوال تشريعاته المتعلقة بالفرد والمجتمع، وأمَّا القدر المطلوب المحتاج معرفته والإلمام به في 
مقاصد الشريعة فهو إدراك حقائق المقاصد واستيعاب تقسيماتها المتعددة، ومعرفة العلاقة 

قاصد المختلفة، مع الاستيعاب لمسالك الكشف عن هذه المقاصد، الجدلية بين أقسام هذه الم
 وسبل توظيف البعد المقاصدي عند الاختيار أو الترجيح بين الأقوال والآراء المتعددة.

المعرفة والإلمام بالقواعد الفقهية تؤهل ممارس الاجتهاد الجماعي معرفة القواعد الفقهية:  -
العامة المرادة للشارع على مختلف المسائل والوقائع العامة وتعينه على تنزيل المعاني والأهداف 

التي لا ترد لها نصوص بشكل خاص، مع بيان اندراج مختلف الوقائع والأحداث تحت حكم 
القواعد الشرعية الكلية، يقول السبكي في جمع الجوامع مقرّراً هذا الشرط للمجتهد "وأحاط 

، والإحاطة بها تمكّن المجتهد من الاطلاع (424، ص2دن، جبمعظم قواعد الشرع")العطار، 
على حقائق الفقه ومآخذه، وتساعده على تخريج الفروع على الأصول بشكل سليم 

(. ويرى قطب سانو أن المجتهد الملم بهذه القواعد المتشبع 6م، ص1983منضبط)السيوطي، 
مسائل غير بها يصبح مؤهلًا ومقتدراً على إخراج أحكام شرعية متماسكة ومترابطة لل

المنصوص عليها استنادا إلى مقاصد الشرع وكلياته، خاصة ما تعلق منها بمستجدات الأموال 
 والأعمال والأنكحة والجنايات وغيرها.

يشترط في حق الممارس لعملية الاجتهاد فرديًا كان أو جماعيًا معرفة أصول الحديث:  -
وعلومه، ومراتب الجرح والتعديل، أن يكون عالـمًا بالسنة النبوية، ملمًا بأصول الحديث 

عارفٍ لشروط القبول والرد، على معرفة بعلم الناسخ والمنسوخ وأسباب ورود الحديث إلى 
غير ذلك من المسائل والقضايا الأساسية في علم الحديث، يقول ابن رشد في تفصيلٍ حسن 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  36 

تتضمن الأحكام، وقد لهذا الشرط: "وأمَّا ما يكفيه من معرفة السنة، فمعرفة الأحاديث التي 
يخفف عنه في ألاَّ يحفظها، بل يكفيه أن يكون عنده أصلٌ مصحح لجميع الأحاديث 
المتضمنة للأحكام يرجع إليه وقت الحاجة إلى الفتوى، والأفضل له أن يحفظها")ابن رشد، 

 .(137م، ص1994
علم الخلاف كما يقول ابن خلدون: "وهو لعمري علم جليل معرفة علم الخلاف:  -

الفائدة في معرفة مآخذ الأئمة وأدلتهم، ومران المطالعين له على الاستدلال فيما يرومون 
فالمتصدي للاجتهاد لابد  .(578، ص1، جم1981الاستدلال عليه...")ابن خلدون، 

أن يكون عارفاً بأصول ومناهج الاستنباط والاستدلال التي سلكها أهل الاجتهاد قبله عند 
ي، والإلمام بهذه المعرفة تكسب المجتهد اطلاعًا واسعًا على أسباب تعاملهم مع نصوص الوح

الخلاف بين العلماء وتعينه على تحصيل الدربة على الاجتهاد وتكوين الملكة الاجتهادية 
يقول الغزالي: "كلُّ مسألة يفتي فيها فينبغي أن يعلم ، المؤهلة للفهم السليم للنصوص الشرعية

جماع إما بأن يعلم أنه موافق مذهبًا من مذاهب العلماء أيهم كان، أن فتواه ليس مخالفًا للإ
أو يعلم أن هذه واقعة متولدة في العصر لم يكن لأهل الإجماع فيها خوض فهذا القدر فيه 

 ، والسبيل لمعرفة الإجماع هو معرفة الخلاف.(343صم، 1993كفاية")الغزالي، 
أصبحت الإحاطة بمبادئ عاصرة: معرفة مبادئ العلوم الإنسانية والاجتماعية الم -

العلوم الإنسانية والاجتماعية المعاصرة وهي المعارف التي تعنى بدراسة الإنسان والظواهر 
، (311صم، 2013المحيطة به وبحياته اجتماعيًا ونفسيًا وسياسيًا واقتصاديًا ...الخ)سانو، 
ى فهم الواقع الإنساني، ضرورية التحصيل في حق المجتهد، فهي تساعد الممارس للاجتهاد عل

ومعرفة أدوائه، وما يؤثر في ذلك الواقع من مؤثرات وذلك قصد توظيف تلك المعرفة في 
تسديد الواقع وتفعيله بتعاليم الدين الإلهية. فهي تعين على تجديد النظر في الاجتهادات 



 37 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

التي تدل عليها  السَّابقة التي تأثرت بالأعراف والبيئات، كما تساعد على التوصل الى المعاني
 نصوص الوحي مع إدراك مقاصد هذه النصوص وغاياتها.

يتم ممارسة الاجتهاد الجماعي المؤسسي في إطار هيئة  ثانيا: المؤسسية في الفتوى:
متخصصة في الفتوى، يُجمع فيها بين أصحاب الأهلية الشرعية، وبين الخبراء في التخصصات 

أصحاب التخصصات الأخرى في الهيئات والمؤسسات أن وجود الآخرى ذات العلاقة، ذلك 
الإفتائية مهم للغاية، ولا مناص من الاستعانة بأصحاب الخبرة فيها عند تعلّق الفتوى الشرعية 
بتلك القطاعات، فمثلًا القطاع الطبي تمس الحاجة إليه في الكثير من المستجدات والقضايا 

، تكون هذه المؤسسة ذات وضع قانوني، المعاصرة، ولابد من مشاركة أصحاب الخبرة فيه
مبنية على منظومة حاكمة مرسومة بنظام رصين ينظم هيكلتها وإداراتها ومواعيد اجتماعاتها 
الدورية، لها أدواتها ومنافذ دعمها ماليًا وإداريًا، حتى لا تكون عرضةً للضغط بتبعيتها المالية، 

ة: مقرات إدارية مستقلة، مع فريقٍ وتسخر تحت تصرفها كل الوسائل والإمكانات الحديث
علمي، وفريقٍ إداري، وموظفين، ومراكز بحثية مساندة...الخ. وتعتمد مؤسسات الاجتهاد 
المؤسسي على تبنّي العمل الجماعي المنظمّ القائم على مبدأ الشورى كوسيلة أساسية للبحث 

ة المصالح ووضع الرؤية واتخاذ القرارات، تبذل في هذه المؤسسات الاجتهادية الجهود لرعاي
الشرعية والعلمية لمعظم قضايا النوازل، ينظر فيها وفق منهجية وآلية محددة، ويتم إصدار 
الفتاوى والقرارات فيها بالأغلبية، وتختلف هذه المؤسسات حسب حجمها ومجالاتها 

 وأهدافها.
ية الإسلامية وجود الإطار المؤسساتي للفتوى يساهم بشكل فعَّال في إيجاد المرجع إنَّ 

داخل المجتمعات الإسلامية، كما أن للفتوى المؤسسية أهمية كبرى في خدمة الأمة ورعاية 
عمل جماعي متكامل من حيث الأفراد في الثقافات والعلوم  مصالحها فهي ثمرة

والتخصصات، تعمل على تنظيم الاجتهاد والحد من انتشار الفتاوى الشاذة، كما تعمل 
الفكرية من خلال عرض وجهات النظر الشرعية وتبادل الخبرات العلمية على تعزيز الوحدة 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  38 

الذي أصبح حتمية واقعية تستدعيه الحياة المعاصرة وما تشهده  والتداول الفكري الجماعي
من تعقيد وتشابك في قضاياها، وكذا الحاجة الماسة إلى آراء الخبراء والمختصين في القطاعات 

تجاوز الإشكالات الاستفتائية، ومحاولة مواكبة كثرة الحوادث ذات العلاقة، وكذلك السعي ل
م، 2018والمستجدات وزحمة الاستفتاءات، ومحاولة ضبط الفوضى الإفتائية)هندو، 

، وهذا كله يصب في إطار الوصول إلى مظهر من المظاهر الحضارية في وحدة الأمة (47ص
 وعلاج قضاياها المصيرية.

ستقلالية من أهم المبادئ التي ينبغي أن يرتكز عليها تعد الاثالثا: الاستقلالية: 
عمل مؤسسات الاجتهاد والإفتاء الجماعي، وهي تمثل الضمانة الأدبية التي تمكّن هذه 
المؤسسات من ممارسة مسؤولياتها بكل موضوعية وتجرد، بحيث لا تخضع هذه المؤسسات 

خلية أو خارجية، أو تبنّي لـمواقف والهيئات الاجتهادية لأي مؤثرات أو إملاءات أو ضغوط دا
سياسية محددة مسبقًا، يقول أحمد الريسوني: "الاستقلالية هنا تعني أن الهيئة لا تخضع في 
تداولاتها وقراراتها، لأي توجيهات أو تعليمات أو ضغوط من خارجها، وتعني أنها لا تجتمع 

وتعزز مواقفها وسياساتها  لإصدار فتوى أو موقف محدد سلفًا، ولا تجتمع لتسعف الحكومات
أن تستمع الهيئة إلى وجهة نظر  –بل ينبغي  –بالسند الشرعي العلمائي، نعم يمكن 

الحكومات وكل الجهات المعنية أو ذات الصلة بالموضوع، ولكنها بعد ذلك تتداول بكامل 
ا أو الحرية، وتقرر بكامل الاستقلالية، ويمكن أن تكون فتاواها موافقة أو مخالفة، جزئيً 

 .(68صم، 2010كليًا")الريسوني، 
إنَّ تحقيق الاستقلالية شكلًا ومضمونًا في مؤسسات الاجتهاد والإفتاء يضمن لها 
التخلص التَّام من التبعية والضغوط السياسية، كما ينعكس إيجابًا على كفاءة عملها، ويضفي 

بكل ثقة وطمأنينة واحترام عليها القبول والمصداقية وتلقي ما يصدر عنها من فتاوى وقرارات 
 لدى الرأي العام، ويجعلها بعيدة كل البعد عن ساحة الشكوك والاتهامات.

ولضمان استقلالية مؤسسات الاجتهاد والإفتاء لابد من تنظيم لوائح داخلية لهذه 
المؤسسات تنص في فحواها على مبدأ الاستقلالية، وتبين الآلية المتبعة في اختيار القائمين 



 39 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

دارة المؤسسة على حسب الكفاءة والخبرة، كما يتم اختيار أعضائها وفق شروط دقيقة على إ
وشفافة دون أن يكون للسلطة الحاكمة أي تدخل أو دور في هذا الأمر، كما يجب وضع 
خطة تسيير ممنهجة ومدروسة، والسعي للحصول على إيرادات وميزانية سنوية مستقلة تدعم 

لى تطويرها من دون أن يكون لهذا الدعم والتمويل أي أعمال هذه المؤسسات وتعمل ع
تأثير على سير عمل المؤسسات الاجتهادية، وهذا كله يهدف إلى تحقيق أعلى مستوى من 

 الحرية والاستقلالية لهذه المؤسسات.
مبدأ الشورى في الفتوى من أهم المبادئ والمقومات التي  رابعا: الشورى في الفتوى:

د المؤسسي، فهو يحقق جماعية الفتوى، وقد ندب الشارع الحكيم إلى يقوم عليها الاجتها
ن  هُمْ ﴿ :الشورى فقال و ش اوِرْهُمْ في ﴿ :وقال ،]38سورة الشورى:[﴾ و أ مْرُهُمْ شُور ى ب  ي ْ

"فمن سداد الرَّأي وإصابته أن يكون شورى بين أهله،  ،]159سورة آل عمران: [ ﴾الأ مْر
ولا ينفرد به واحد، وقد مدح الله سبحانه المؤمنين بكون أمرهم شورى بينهم")ابن القيم، 

، والشورى كما يقول ابن العربي المالكي: "ألفةٌ للجماعة، (182، ص1جم، 2019
، م2003هُدوا...")ابن العربي، ومِسبارٌ للعقول، وسببٌ إلى الصواب، وما تشاور قوم إلا 

. ويقصد بالشورى الفتوى أن تصدر بعد تشاور وتدارس أهل الاجتهاد (82، ص4ج
للواقعة المطروحة وبيان الحكم الشرعي فيها، فتكون معبّرة عن رأي قائمٍ على تدبر نصوص 

لة أو القضية الوحيين، ومقاصد الشريعة الإسلامية، وفهمٍ واستيعابٍ شاملٍ ودقيقٍ لطبيعة الناز 
المعروضة. والفتوى الجماعية في ظل تعقيدات الحياة المعاصرة وتشابك وتداخل موضوعاتها، 
تعتبر معلمًا شوريًا أصيلًا تتلاقح فيه الرؤى والأفكار، وتتكامل فيها الآراء، وتبذل فيها 
الجهود لبيان الحكم الشرعي الأقرب إلى الصواب، فهي الأوسع نظراً في فحص وتلمس 
قضايا المجتمعات، والأكثر شمولًا والأعمق فكراً وأثرًا من الفتوى الفردية في مجالات الحياة 
المعاصرة، التي يحكمها التطور في جميع جوانب الحياة، فهي شكلٌ من أشكال الإجماع 
 والتوافق الفقهي المؤسسي، ووسيلةٌ إلى بيان الحكم الشرعي وضبط وإصلاح المجتمع واستقامته

 (.97م. ص2015دي، )الدري



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  40 

تتسم الفتوى الشورية الجماعية بقوة المكانة والمصداقية؛ فهي ثمرة نقاشٍ ومدارسة 
فكرية حقيقية اجتمعت فيها الآراء، وعرضت فيها وجهات النظر، ونوقشت من طرف نخبة 
من أهل الاجتهاد والتخصص، فيتم من خلال هذا كله تحقيق التكامل في العملية الاجتهادية 

يساعد على الوصول إلى حكم شرعي أكثر انضباطاً ودقةً وإلمامًا بالمواضيع المطروحة، مما 
وأقرب إلى الصَّواب مما لو كان الاجتهاد فرديًا، وهذا يبعث في النفس الطمأنينة والثقة ويعزز 
من مصداقية هذه الفتاوى الجماعية، وتتأكد أهمية وضرورة الفتوى الجماعية، في القضايا 

ل المستجدة، خاصة ما اتصف منها بطابع العموم، ومسّ جمهور الناس، ويمكن القول والنواز 
 أن جماعية الفتوى محققة لمعالم الشورى ومقاصد الشرع ومصالح الأمة الإسلامية.

 خامسا: وسطية الفتوى: 
الوسطية من المعالم الأصيلة التي ينبغي على مؤسسة الاجتهاد الجماعي التزامها 
والعمل في ضوءها، لأنها تحفظ للاجتهاد قواعده وأصوله التي بني عليها. والوسطية لا تقوم 
إلا إذا تـمَّ الحفاظ على المقاصد الكبرى وقواعد الشريعة من جهة، والمرونة في الوسائل 

. (73م. ص2009ا لمبدأ الارتباط بالأصل، والاتصال بالعصر)آل الشيخ، والآليات، تحقيقً 
ونقصد بوسطية الفتوى في مجال الاجتهاد والإفتاء المؤسسي ضرورة التزام هذه المؤسسات في 
فتاويها وقراراتها بالمقارنة بين الكليات والجزئيات، والموازنة بين المقاصد والفروع، والربط بين 

والمصالح المعتبرة في الفتاوى والآراء، والأخذ بالعزائم دون إهمال للرخص النصوص الشرعية 
في مواطنها، وتطبيق للثوابت دون إهمالٍ للمتغيرات، مع ضرورة مراعاة الزمان والمكان 
والأحوال. فـ"الوسطية )في الفتوى( هي: التي تأخذ بالعزائم دون التجافي عن الرخص في 

تتعامل مع تحقيق  –وهي التي  -وابت دون إهمالٍ للمتغيرات، مواطنها، وهي التي تطبق الثَّ 
تقيم وزنًا للزمان ولا تحكمه في كل الأحيان،  –وهي التي  -المناط في الأشخاص والأنواع، 

إعمالٌ للحاجات وللمصالح  –وهي  -تفرّق بين المتماثلات وبين المتباينات،  –وهي التي  -
تراز، نعني بالوسطية هنا المقارنة بين الكلّي والجزئي، والموازنة وعموم البلوى والغلبة وعُسر الاح

بين المقاصد والفروع، والربط الواصبِ بين النُّصوص ومعتبرات المصالح في الفتاوى والآراء، 



 41 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

(. وقد وضع عبد الله بن بيه مجموعة من 2م، ص2006فلا شَطَطَ ولا وكَْس")بن بيه، 
عتبرها معايير تقوم عليها الفتوى الوسطية، تحكم فتاوى المفتي القواعد والركائز الحاكمة التي ا

وقراراته، من ذلك قاعدة تغير الفتوى بتغير الزمان؛ ونصّ على أنها قاعدة لا تؤخذ على 
إطلاقها، لأن القطعيات لا تتغير ولا تتبدل، وإنما الذي يتغير هو الأحكام الاجتهادية، مع 

ير لعدة اعتبارات منها؛ ترجيح مصلحة شرعية، أو درء ضرورة مراعاة أن الفتوى إنما تتغ
مفسدة حادثة، أو إعمالاً لقواعد التيسير ورفع الحرج والمشقة إلى غير ذلك من الاعتبارات. 
وقد اعتبر بعض الباحثين أن هذه القاعدة من الأسس التي يقوم عليها الاجتهاد الجماعي 

دة البحث والنظر في المسائل المفتى بها بحيث يمكن للمؤسسات الاجتهادية الجماعية إعا
سابقًا، بحسب حال الزمان والمكان وما يوافق العادات القائمة المستقرة، وبحسب الظروف 

، وأمَّا القاعدة الثانية التي نصّ بن بيه على (64م، ص2009)عبد الله،  القائمة والمتغايرة
همٌ من أصول الفتوى ينبغي مراعاته، أهميتها في وسطية الفتوى هي مراعاة العرف، فهو أصلٌ م

ومراعاة العرف في الفتوى يخضع لشروط نصّ عليها العلماء، أهمها أن يكون العالم صاحب 
رأي صحيحٍ ومعرفةٍ بقواعد الشرع حتى يستطيع التمييز بين العرف الذي يصح بناء الفتوى 

لثالثة التي قرّرها فهي النظر في عليه وبين غيره مما لا يصلح بناء الفتوى عليه، وأمَّا القاعدة ا
المآلات في الأقوال والأفعال واعتبرها تصب في باب المصالح، فالمفتي ينبغي عليه أن ينظر في 
مآل فتواه، وقد قرّر الشاطبي هذا الأصل في موافقاته: "فالنظر في مآلات الأفعال معتبٌر 

لمجتهد لا يحكم على فعل من مقصودٌ شرعًا، كانت الأفعال موافقة أم مخالفة، وذلك أن ا
الأفعال الصادرة عن المكلفين بالإقدام أو بالإحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك 

. وأمَّا القاعدة الأخيرة فهي قاعدة تحقيق (140، ص4جم، 1997الفعل")الشاطبي، 
المناط في الأشخاص والأنواع وقد أصلّ لها بن بيه واعتبرها من دقائق علم الفتوى، وعدّها 
أحد المعايير والركائز التي تقوم عليها وسطية الفتوى. والمفتي ملزمٌ باتباع الوسطية في فتواه، 

الكًا سبيل التوسط والاعتدال، يقول الشاطبي: فلا يكون متشددًا ولا متساهلًا، بل يكون س
"يكون الميل إلى الرخص في الفتيا بإطلاق مضادًّا للمشي على التوسط، كما أن الميل إلى 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  42 

التشديد مضادٌ له أيضا... إنَّ الشَّريعةُ حَمْلٌ على التَّوسط لا على مطلق التَّخفيف، وإلا؛ 
رجٌِ ومخالفٌ للهوى، ولا على مطلق التَّشديد؛ لزمَِ ارتفاعُ مطلق التَّكليف من حيث هو حَ 

فليأخذ الـموَّفَقُ في هذا الموضوع حِذْرهَ؛ فإنَّه مزلة قدم على وضوحِ الأمر فيه" )الشاطبي، 
 .(278، ص5جم، 1997

 
 ثالثاً: الإجراءات العامة للاجتهاد المؤسسي.

بمختلف  بعد الاطلاع على أنظمة العديد من المؤسسات الاجتهادية المعاصرة
أنواعها وأشكالها نلحظ تقاربًا كبيراً بينها في آلية إصدار الأحكام الشرعية، فهي تستند على 
منهجية علمية وتنظيمية متقاربة، تعتمد في غالبية مراحلها على الاجتهاد الجماعي، سواءً 

ات من ناحية انتقاء واختيار المواضيع، أو من ناحية إعداد البحوث ومناقشتها في الجلس
بعد الاطلاع  ونالدورية، وانتهاءً بإصدار القرارات في النوازل والمستجدات، وقد خلص الباحث

على مختلف الإجراءات العامة المعتمدة في أشهر المجامع والهيئات الإفتائية إلى أن أحسن 
وأشـمل آلية معتمدة في دراسة النوازل والمستجدات هي الإجراءات التي يتبعها مجمع الفقه 

 لإسلامي الدولي، ويمكن تلخيص هذه الآليات المعتمدة لديه فيما يأتي: ا
تجتمع لجنة علمية متخصصة تابعة للمؤسسة مرحلة اختيار الموضوعات: 

الاجتهادية وتقوم باختيار مجموعة من المواضيع المستجدة، بناءً على أهميتها ومسيس الحاجة 
الرسمية التي ترغب بمعرفة الحكم الشرعي في  إلى البت فيها، أو بناءً على ما تطلبه الجهات

 بعض القضايا والنوازل المستجدة، ويراعى في المواضيع المختارة للدراسة ما يلي:
العناية بالمواضيع المصيرية والنوازل الكبرى التي تمس الهوية الإسلامية سواءً على  أولا:

 المستوى العالمي أو الإقليمي.
نوازل الجديدة التي لم يسبق وقوعها، وكذلك دراسة النوازل الاهتمام بدراسة ال ثانيا:

المتجددة التي تحتاج إلى تحديث مستمر وتجديد لما يعلق بها من صفات وهيئات بسبب تطور 
 أسبابها والواقع المحيط بها: كبيوع التقسيط والعمليات الجراحية.



 43 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

 تهدون اختلافا كبيراً.الاعتناء بالنوازل والقضايا التي اختلف في حكمها المج ثالثا:
إعادة طرح المواضيع التي لم يتخذ فيها قرار مجمعي في الدورات السابقة لأي  رابعًا:

 سببٍ من الأسباب.
 

تقوم لجنة علمية مختصة باختيار عدة مواضيع مرحلة اختيار العلماء واستكتابهم: 
م(، والمختصين 2024وترسل إلى مجموعة من العلماء)موقع مجمع الفقه الإسلامي الدولي، 

في الشريعة الإسلامية بعضهم أعضاءٌ دائمون وبعضهم ضيوف يتم استكتابهم، كما يقوم 
المجمع باستكتاب نخبة من الخبراء المتخصصين في المجالات الأخرى كالطب والاقتصاد 
وغيرها، ويعتمد اختيار هؤلاء العلماء والمختصون من خلال مراعاة تخصص كل باحث وما 

مهارة وخبرة، ويطلب منهم تقديم أبحاث في هذه المواضيع في آجال محددة قبل عنده من 
 انعقاد الاجتماعات الدورية للمؤسسة الاجتهادية.

وتشترط اللجنة العلمية على من تم استكتابه من العلماء والخبراء مجموعة من 
ثهم؛ منها البحث الضوابط المتعلقة ببحث هذه القضايا والمستجدات لابد من مراعاتها في أبحا

في المسائل والواقعات الحادثة وفق نظر يعتمد قوة الدليل الشرعي، ويهتم بتحقيق المقاصد 
الشرعية المعتبرة، ويهدف إلى التيسير ورفع الحرج ضمن القواعد الشرعية وضوابطها العامة، 

هاد في بحث وضرورة تقيد الدراسات والبحوث المقدمة على الواقعية في الطرح، واستناد الاجت
القضايا على المقاصد والمصالح الشرعية، وكذا الالتزام بمنهج الفقه المقارن في البحوث والقضايا 
المدروسة، مع التزام الموضوعية والتجرد، والتحلي بالسماحة في مواطن الاختلاف، وكذا 

مواقع الالتزام في البحوث بتأصيل الآراء والبحوث بالأدلة الصحيحة من أصول الإسلام و 
التراث وتخريج الأحاديث وفقا لقواعد التخريج المعتمدة، وتوثيق النقول وفق القواعد 

 (.هـ1405المعتمدة.)مجمع الفقه الإسلامي الدولي، 
يقوم العلماء والمختصون الذين تم مرحلة كتابة البحوث ودراستها ومناقشتها: 

جدات المختارة، في فترة لا تقل عادةً تكليفهم سابقًا بكتابة البحوث المتعلقة بالقضايا والمست



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  44 

عن خمسة أشهر، ويمكن تسمية هذه المرحلة بمرحلة الاجتهاد الفردي حيث يبذل فيه العالم 
والمختص جهده للتوصل للحكم الشرعي في دراسة النازلة؛ يحرص فيها على دراسة النازلة 

لمحيط الواقع المحيط بها وتصورها تصورًا صحيحا وفهمها فهما دقيقًا، كما يحرص على تصور ا
وما يتضمنه من قرائن وملابسات وأحوال، ويجتهد في تكييف النازلة تكييفًا فقهيًا، فيرد 
المسألة إلى أصل من الأصول الشرعية، ويلحقها بباها الفقهي الخاص بها. ويجتهد في معرفة 

 يعة ومبادئها. الحكم الشرعي المناسب لها مع ضرورة التأكد من عدم معارضته لمقاصد الشر 
يتبع الباحثون في بحث النازلة منهجين، المنهج التاريخي والمنهج التحليلي الوصفي، 
أمَّا المنهج التاريخي من خلال جمع النصوص الشرعية وأقوال السلف والفقهاء من مصادرها 
الأصلية مع تدقيق نسبتها لأصحابها وتوثيقها من مصادرها، بغية تكوين فكرة واضحة عن 

يقة استنباط السلف لأحكام المستجدات والنوازل، ومعرفة الأصول المعتمدة والمقاصد طر 
الشرعية، وأمَّا المنهج التحليلي الوصفي، فمن أجل التعرف على مستجدات العصر في جميع 
الأبواب الفقهية، وتصويرها تصويراً دقيقًا وسليمًا، ثم الاجتهاد من خلال الأصول والقواعد 

ضرورة مراعاة قواعد البحث في الفقه المقارن، كما يتم تزويد العلماء بتقارير  المعروفة، مع
وآراء الخبراء والمختصين في القضايا الطبية والاقتصادية وغيرها لمعرفة الحقائق العلمية المتعلقة 

 (.19-18، صم2007بهذه القضايا والمستجدات)قمر، 
بتوزيعها على الأعضاء والخبراء  بعد انجاز البحوث تقوم اللجنة العلمية المختصة

المشاركين في الجلسات الدورية للمؤسسة الاجتهادية، وذلك قبل انعقاد الدورة المجمعية بفترة 
زمنية كافية، وفي هذه المرحلة يدرس هؤلاء العلماء النازلة دراسة متأنية ودقيقة من خلال 

اتهم عليها، وتقييد أبرز البحوث المقدمة والمنجزة سابقًا، مع تسجيل آراءهم وملاحظ
 الاعتراضات والانتقادات والتحفظات والحلول الشرعية التي يمكن اعتمادها كبدائل شرعية.

عند انعقاد جلسات المجمع، يتم في كل جلسة عرض أحد الموضوعات المعدة للبحث 
والنقاش، وتكون هذه الجلسات علنية تقارب مدتها ثلاث ساعات، يتم فيها عرض الموضوع 

لمطروح للنقاش بشكل شامل لجميع ما ورد في البحوث المقدمة في ذلك الموضوع، مع إعطاء ا



 45 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

كلمة لأصحاب البحوث لتسليط الضوء على أهم القضايا المبحوثة فيه. ويكون لهذه 
الجلسات مقرر عام، ثم يفتح باب النقاش حول الموضوع بحضور العلماء والمختصين، ويقوم 

 (.19، صم2007ن الأسئلة المقدمة حول بحوثهم)قمر، أصحاب البحوث بالاجابة ع
يعاد في هذه المرحلة طرح الموضوع المعد للدراسة،  مرحلة الدراسة الجماعية للنازلة:

وتتم مناقشته مناقشة مستفيضة، وتعد هذه المرحلة هي مرحلة الاجتهاد الجماعي، حيث 
وفهمها وتكييفها، وإعطاء الحكم يشترك الجميع بإبداء الرأي فيها، من حيث دراسة المسألة 

الشرعي المناسب لها، مع الاستماع لرأي أصحاب الخبرات والتخصصات الأخرى الذين لهم 
علاقة بالنازلة ومعرفة تصوراتهم لها، كما يتم في هذه المرحلة التوصية بتأجيل الموضوعات التي 

بحث والدراسة )قمر، لم يتم فيها الاتفاق على حكم معين، أو تحتاج إلى المزيد من ال
 (.19، صم2007

بعد الانتهاء من الدراسة الجماعية للنازلة تكوّن مرحلة صياغة القرار وإصداره: 
لجنة مختصة تقوم بصياغة القرارات المتعلقة بالنوازل والقضايا المطروحة للنقاش، وتتكون هذه 

عام للدورة المجمعية، ثم اللجنة عادةً من مجموعة من الأعضاء والخبراء تحت إشراف المقرر ال
تناقش صيغ مشاريع القرارات من طرف أعضاء المؤسسة الاجتهادية، ويقوم أعضاءها 
بإصدار حكمهم في القضايا الممطروحة، وهو ما يسمى في كثير من المجامع الفقهية ونحوها 

ية بالقرار أو بالفتوى الجماعية، ويصدر هذا القرار بالتصويت عليه بالإجماع، أو بأغلب
الأصوات أحيانًا، وفي حال وجود معارضين أو متوقفين، فيحق لهم إبداء رأيهم بجانب اسمهم، 
والتصويت مقصور على أعضاء مؤسسة الاجتهاد من العلماء وأهل الاجتهاد، ولا يحق 

 .(357م، ص2018(، )حبيب، 15هـ، ص1431للخبراء التصويت)السبر، 
لا شك أن اعتماد مثل هذه الآليات في الاجتهاد وإصدار الفتاوى يورث الاطمئنان 
ويعزز الثقة في الأحكام الشرعية التي تصدر عن مؤسسات الاجتهاد والإفتاء، كما تحقق 
هذه الآليات للمؤسسات الاجتهادية التلاقي الفكري والتكامل المعرفي بين علماء الشريعة 

المعرفية الأخرى للوصول إلى بيان الموقف الشرعي من مشكلات  والمختصين في المجالات



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  46 

يسعى الباحثون من خلال هذه الورقة البحثية إلى تقديم و  الحياة والمستجدات المعاصرة.
إسهام في تطوير مؤسسات الاجتهاد والفتوى، وذلك عبر التأكيد على أهمية التزام هذه 

يهدف هذا الالتزام إلى تعزيز  ، بحيثفي عملها المؤسسات بأفضل الممارسات العلمية والمهنية
مكانة الفتوى والحفاظ على دورها المحوري في المجتمع الإسلامي، وذلك بضمان أن تكون 
الفتاوى صادرة عن دراسة متعمقة ومستندة إلى أسس علمية رصينة، مما يكسبها ثقة واحترام 

 .المسلمين
 الخاتمة:

 أولًا: النتائج
"كياناتٌ وهيئاتٌ تقوم على تنظيم  الإفتاء المؤسسي هيمؤسسات الاجتهاد و 

نشاطات أعضائها حسب نموذج تنظيمي محدد مرتبط بشكل وثيق بتطبيق مسلك الاجتهاد 
الجماعي، بما يخدم حاجات الأفراد والمجتمعات الإسلامية على وجه الخصوص، والإنسانية 

  كل زمان ومكان".على وجه العموم، وبما يعزز مكانة الشريعة الإسلامية في
للاجتهاد والإفتاء المؤسسي أهمية بالغة وبخاصة في عصرنا الحاضر وذلك في ضبط 
الفتوى والبعد بها عن الشطط والاضطراب، حيث يعد نتاجاً لتفاعل جمع من العلماء 
المجتهدين والخبراء المختصين وتكاملهم وتشاورهم، وثمرةً لتقليب وجهات النظر المختلفة والآراء 

 المتعددة في القضية محل الاجتهاد، وبهذا فهو أقرب إلى الحق وأدعى للقبول والاطمئنان.
أسفرت مؤسسات الاجتهاد والإفتاء عن كمٍ كبير من الاجتهادات الفقهية المعاصرة 
في مختلف جوانب ومجالات الحياة، ويمكننا اعتبارها فقهًا معاصراً متكاملًا، يمكن الاستفادة 

ول للمشكلات المعاصرة، بما تتميز به قراراتها من كونها تصدر عن اجتهاد منه لإيجاد حل
 جماعي تم صياغتها صياغة محكمة.

 
 
 



 47 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

 ثانيًا: التوصيات:
الدول والحكومات بالاهتمام والعناية بالإفتاء المؤسسي، وأن تجعل  ونيوصي الباحث

له الهيئات والمجامع واللجان العلمية، مع ضرورة مراعاة الشروط الواجب توافرها في من يتولى 
الإفتاء في كل شخص من أعضاء تلك اللجنة، أو المجمع، أو المؤسسة حتى تكتسب ثقة 

وحتى نخرج من ذلك بإفتاء مؤسسي معاصر يضبط الفتوى  السواد الأعظم من المسلمين فيها،
 وينأى بها عن الشطط، ويكون فاعلاً يلبي مقاصد الشريعة ويواكب مستجدات العصر.

 
 شكر وتقدير:

الجامعة الإسلامية لجامعة لقسم الفقه وأصول الفقه، بايسرني أن أتقدم بشكر وتقدير 
خوة المحاضرين على وأشكر الإ .لبحث ونشرهلإجراء هذا امواتية ،  لإعطاء بيئة بماليزيا

مساعدتهم إياي حتى أصبح هذا العمل بحثا علميا مستقلا، وكذلك جميع أعضاء هيئة 
 التدريس من أساتذة ودكاترة وموظفين.

 تضارب المصالح:
يعلن الباحث بعدم وجود تنافس في المصالح المالية أو الشخصية أو غيرها فيما يتعلق 

 المقال.بكتابة هذا 
 

 مساهمات الباحث:
صمم الباحث هذه الدراسة وجمع البيانات لكتابة هذا المقال، باستقراء الدراسات 
السابقة مما لها صلة بموضوع الدراسة، حتى استطاع الباحث سد فراغ علمي وأصبح بحثا 

 علميا مستقلا.
 

 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  48 

References 

Abd Allāh, ʻAbd Allāh al-Zubayr, (2009M), al-Ijtihād al-jamāʻī: ususuhu 

wa-ḍawābiṭuhu, (al-Kharṭūm: Hayʼat al-Aʻmāl al-fikrīyah, Ṭ1). 

Abū al-Hawl, Muḥyī al-Dīn Yaʻqūb. (2014M). "al-Fatwá al-muʼassasīyah 

al-jamāʻīyah: mafhumuhā ḍawābiṭuhā wāqiʻuhā". Majallat Idārat 

wa-Buḥūth al-Fatāwá (infad), al-mujallad: 04, al-ʻadad: 01. (Jāmiʻat 

al-ʻUlūm al-Islāmīyah al-yūsim, Mālīzyā). 

Abū Bakr, ʻUmar ʻAlī. (2015M). "al-Fatwá al-fardīyah wa-al-jamāʻīyah 

wa-al-muʼassasīyah al-wāqiʻ wa-al-maʼmūl". Muʼtamar al-Fatwá 

wa-Istishrāf al-Mustaqbal. (Kulliyat al-Sharīʻah wa-al-Dirāsāt al-

Islāmīyah, Jāmiʻat al-Qaṣīm, al-Mamlakah al-ʻArabīyah al-

Saʻūdīyah). 

Āl al-Shaykh, Hishām Muḥammad ibn ʻAbd al-Malik, (2009M), "Majmaʻ 

al-Buḥūth al-Islāmīyah fī Miṣr: dirāsah fiqhīyah muqāranah", 

Majallat al-Ḥikmah, al-ʻadad (40) 

al-ʻAdlūnī, Muḥammad Akram, (2002M), al-ʻamal al-muʼassasī, (Bayrūt: 

Dār Ibn Ḥazm, Ṭ1). 

al-ʻAṭṭār al-Shāfiʻī, Ḥasan ibn Muḥammad, (Dann), Ḥāshiyat al-ʻAṭṭār ʻalá 

sharḥ al-Jalāl al-maḥallī ʻalá jamʻ al-jawāmiʻ, (Bayrūt: Dār al-

Kutub al-ʻIlmīyah, dṭ). 

al-Azharī, Muḥammad ibn Aḥmad, (2001M), Tahdhīb al-lughah, (Bayrūt: 

Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī, Ṭ1). 

Albrkty, Muḥammad ʻUmaym al-iḥsān, (1424h / 2003m), altʻryfāt al-

fiqhīyah, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Ṭ1). 

Albrkty, Muḥammad ̒ Umaym al-iḥsān, (dt), Qawāʻid al-fiqh, (Karātshī: al-

Ṣadaf Babilsharz, Ṭ1). 

Al-Buhūtī, Manṣūr ibn Yūnus, (1414h / 1993M), sharḥ Muntahá al-irādāt, 

(Bayrūt: Dār ʻĀlam al-Kutub, Ṭ1). 

Al-Dardīrī, Aḥmad ibn Yūsuf Aḥmad, (1436h / 2015m), "al-Fatwá al-

jamāʻīyah bayna Maqāṣid al-sharʻ wa-ḍarūrāt al-ʻaṣr", Majallat 

Jāmiʻat al-Jawf lil-ʻUlūm al-ijtimāʻīyah, al-mujallad (1), al-ʻadad 

(2). 

Al-Ḍuwayḥī, Aḥmad ibn ʻAbd Allāh, (1427h), al-nawāzil al-uṣūlīyah, 

(nuskhah iliktrūnīyah manshūrah ʻalá al-Intarnit). 

Al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad ibn ʻAmr, (Dann), Kitāb al-ʻAyn, (al-

Qāhirah: Dār wa-Maktabat al-Hilāl, dṭ). 

Al-Fīrūzābādī, Majd al-Dīn Muḥammad ibn Yaʻqūb, (1426/2005m), al-

Qāmūs al-muḥīṭ, (Bayrūt: Muʼassasat al-Risālah, ṭ8). 



 49 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

Al-Ghazālī, Muḥammad ibn Muḥammad, (1413h / 1993M), al-Mustaṣfá, 

(Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Ṭ1). 

Al-Ḥaṭṭāb, Abū ʻAbd Allāh Muḥammad ibn Muḥammad, (1412h / 1992m), 

Mawāhib al-Jalīl fī sharḥ Mukhtaṣar Khalīl, (Bayrūt: Dār al-Fikr, 

ṭ3). 

Al-ʻIbrī, Nabīl ibn Jumʻah, (2018m), "Muʼassasāt al-Ijtihād al-fiqhī al-

muʻāṣirah: Marāḥil al-taṭawwur wa-masārāt al-taṭwīr", al-

Muʼtamar al-dawlī al-Awwal: al-ʻUlūm al-sharʻīyah taḥaddiyāt al-

wāqiʻ wa-āfāq al-mustaqbal, Kullīyat al-ʻUlūm al-sharʻīyah bi-

Salṭanat ʻAmmān, Dīsimbir. 

Al-Jurjānī, ʻAlī ibn Muḥammad ibn ʻAlī, (1403h / 1983m), altʻryfāt, 

(Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Ṭ1). 

Al-Kayyālī, ʻAbd al-Wahhāb wa-ākharūn, (1994m), al-Mawsūʻah al-

siyāsīyah, (Bayrūt: al-Muʼassasah al-ʻArabīyah lil-Dirāsāt wa-al-

Nashr, Ṭ1). 

Al-Khaṭīb al-Baghdādī, Aḥmad ibn ʻAlī ibn Thābit, (1421h), al-Faqīh 

wālmtfqh, (al-Riyāḍ: Dār Ibn al-Jawzī, ṭ2). 

Al-Khaṭīb al-Baghdādī, Aḥmad ibn ʻAlī ibn Thābit, (1422h / 2002M), 

Tārīkh Baghdād, (Bayrūt: Dār al-Gharb al-Islāmī, Ṭ1). 

Alksāny, ʻAlāʼ al-Dīn Abū Bakr ibn Masʻūd, (Dann), Badāʼiʻ al-ṣanāʼiʻ, 

(al-Qāhirah: Maṭbaʻat al-Jamālīyah, Ṭ1). 

Al-Muzaynī, Khālid, (1430h), al-Futyā al-muʻāṣirah: dirāsah taʼṣīlīyah 

taṭbīqīyah fī ḍawʼ al-siyāsah al-sharʻīyah, (al-Riyāḍ: Dār Ibn al-

Jawzī, Ṭ1). 

Al-Qazwīnī, Aḥmad ibn Fāris ibn Zakarīyāʼ, (1399h / 1979m), Muʻjam 

Maqāyīs al-lughah, (Dimashq: Dār al-Fikr, Ṭ1). 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn ibn Muḥammad, (1412h), al-Mufradāt fī 

Gharīb al-Qurʼān, (Bayrūt: Dār al-Qalam, Ṭ1). 

Al-Raysūnī, Aḥmad, (1431h / 2010m), Abḥāth fī al-mīzān, baḥth: al-Ijtihād 

al-jamāʻī: aṣālth wa-ḍarūratuhu, (al-Qāhirah: Dār al-Kalimah, Ṭ1). 

Al-Rāzī, Muḥammad ibn ̒ Umar Fakhr al-Dīn, (1413h / 1997m), al-Maḥṣūl, 

(Bayrūt : Muʼassasat al-Risālah, ṭ3). 

Al-Sabr, Saʻd ibn ʻAbd Allāh, (1430h), "al-Majāmiʻ al-fiqhīyah wa-al-

hayʼāt al-sharʻīyah fī al-ʻālam al-Islāmī", baḥth muqaddam lmādh 

al-Majāmiʻ al-fiqhīyah fī marḥalat al-duktūrāh bi-al-Maʻhad al-ʻĀlī 

lil-Qaḍāʼ, Jāmiʻat al-Imām Muḥammad ibn Saʻūd al-Islāmīyah, al-

Mamlakah al-ʻArabīyah al-Saʻūdīyah 

al-Shāl, ̒ Amr ̒ Abd al-Ḥamīd. (2021M). "al-Taʼhīl al-iftāʼī bayna al-takwīn 

al-fardī wa-al-takwīn al-muʼassasī: dirāsah nazharīyah 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  50 

taṭbīqīyah". Majallat al-Ḥikmah al-ʻĀlamīyah li-al-Dirāsāt al-

Islāmīyah wa-al-ʻUlūm al-Insānīyah. 

Al-Shāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm ibn Mūsá, (1417h / 1997m), al-Muwāfaqāt, 

(al-Qāhirah: Dār Ibn ʻAffān, Ṭ1). 

Al-Shawkānī, Muḥammad ibn ʻAlī, (1419H / 1999M), Irshād al-fuḥūl ilá 

taḥqīq al-Ḥaqq min ʻilm al-uṣūl, (Bayrūt: Dār al-Kitāb al-ʻArabī, 

Ṭ1). 

Al-Subkī, ʻAlī ibn ʻAbd al-Kāfī wa-waladihi Tāj al-Dīn ʻAbd al-Wahhāb, 

(1424h / 2004m), al-Ibhāj fī sharḥ al-Minhāj, (Dubayy: Dār al-

Buḥūth lil-Dirāsāt al-Islāmīyah wa-Iḥyāʼ al-Turāth, Ṭ1). 

Al-Sūsawah, ʻAbd al-Majīd, (1418h / 1997m), al-Ijtihād al-jamāʻī fī al-

tashrīʻ al-Islāmī, (al-Dawḥah: Dār al-ummah, Ṭ1). 

Al-Sūsawah, ̒ Abd al-Majīd, (2003m), Dirāsāt fī al-Ijtihād wa-fahm al-naṣṣ, 

(Bayrūt: Dār al-Bashāʼir al-Islāmīyah, Ṭ1). 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn, (1403h / 1983m), al-Ashbāh wa-al-naẓāʼir fī 

Qawāʻid wa-furūʻ al-Shāfiʻīyah, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 

Ṭ1). 

al-ʻUbayrī, Nabīl ibn Jumʻah ibn Khamīs. (2018M). "Muʼassasāt al-ijtihād 

al-fiqhi al-muʻāṣirah: marāḥil al-taṭawwur wa-masārāt al-taṭwīr". 

al-Muʼtamar al-Dawlī al-Awwal: al-ʻUlūm al-Sharʻīyah Taḥaddiyāt 

al-Wāqiʻ wa-Āfāq al-Mustaqbal. (Kulliyat al-ʻUlūm al-Sharʻīyah, 

Masqaṭ Salṭanat ʻUmān). 

Al-Zarkashī, Badr al-Dīn Muḥammad ibn ̒ Abd Allāh, (1414h / 1994m), al-

Baḥr al-muḥīṭ fī uṣūl al-fiqh, (al-Qāhirah, Dār al-Kutubī, Ṭ1). 

Al-Zubaydī, Muḥammad Murtaḍá al-Ḥasanī, (1422h / 2001M), Tāj al-ʻarūs 

min Jawāhir al-Qāmūs, (al-Kuwayt: Wizārat al-Irshād wa-al-Anbāʼ, 

al-Majlis al-Waṭanī lil-Thaqāfah wa-al-Funūn wa-al-Ādāb, Ṭ1). 

Al-Zuḥaylī, Wahbah Muṣṭafá, (1430h), "al-Ijtihād al-jamāʻī wa-

ahammīyatuhu fī muwājahat Mushkilāt al-ʻaṣr", Waraqah 

muqaddimah li-Muʼtamar al-Fatwá wa-ḍawābiṭuhā alladhī 

ʻaqadahu al-Majmaʻ al-fiqhī al-Islāmī al-tābiʻ li-Rābiṭat al-ʻālam al-

Islāmī bi-Makkah al-Mukarramah. 

Bilāl, ʻAbd al-Ḥakīm, (1999M), "al-ʻamal al-muʼassasī: maʻnāhu, wa-

muqawwimāt njāḥh", Landan: Majallat al-Bayān, al-ʻadad: (143), 

Nūfimbir. 

Dāmād Ūghlū, ywshār Sharīf, (2018m), "al-Iftāʼ wa-mustajaddāt al-

dawlah al-ḥadīthah", baḥth muqaddam lil-Muʼtamar al-dawlī: al-

tajdīd fī al-Fatwá: bayna al-naẓarīyah wa-al-taṭbīq, Muʼtamar al-

Amānah al-ʻĀmmah li-dawr wa-hayʼāt al-Iftāʼ fī al-ʻālam. 



 51 الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات، والإجراءات العامة

Ḥabīb, ʻAlī Manṣūr ʻUthmān, (2018m), "al-Majāmiʻ al-fiqhīyah wa-

dawruhā fī ḍabṭ al-khilāf al-fiqhī fī al-mustajaddāt al-muʻāṣirah", 

al-Muʼtamar al-dawlī al-Awwal: al-ʻUlūm al-sharʻīyah wa-

taḥaddiyāt al-wāqiʻ wa-āfāq al-mustaqbal, Kullīyat al-ʻUlūm al-

sharʻīyah bi-Salṭanat ʻAmmān, Dīsimbir. 

Hindū, Muḥammad, (2018m), "al-marjiʻīyah al-fiqhīyah: mafhūmuhā, wa-

ahammīyatuhā, wa-namādhij min maʻālimuhā", Majallat Jāmiʻat 

al-Amīr ʻAbd al-Qādir lil-ʻUlūm al-Islāmīyah Qusanṭīnah, al-

Jazāʼir, al-mujallad: 32, al-ʻadad: 01. 

Ibn al-ʻArabī, Abū Bakr Muḥammad ibn ʻAbd Allāh, (1424h / 2003m), 

Aḥkām al-Qurʼān, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, ṭ3). 

Ibn al-Athīr, Majd al-Dīn Abū al-Saʻādāt al-Mubārak, (1399h / 1997m), al-

nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth wa-al-athar, (Bayrūt: al-Maktabah al-

ʻIlmīyah, dṭ). 

Ibn al-Jawzī, Jamāl al-Dīn Abū al-Faraj ̒ Abd al-Raḥmān, (1412h / 1992m), 

al-muntaẓim fī Tārīkh al-Umam wa-al-mulūk, (Bayrūt: Dār al-

Kutub al-ʻIlmīyah, Ṭ1). 

Ibn al-Muqaffaʻ, ʻAbd Allāh, (1409H / 1989m), Āthār Ibn al-Muqaffaʻ: 

Risālat fī al-ṣaḥābah, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah). 

Ibn al-Qayyim al-Jawzīyah, Muḥammad ibn Abī Bakr, (1440h / 2019m), 

Aʻlām al-muwaqqiʻīn ̒ an Rabb al-ʻālamīn, (al-Riyāḍ: Dār ̒ aṭāʼāt al-

ʻIlm, ṭ2). 

Ibn Bīh, ̒ Abd Allāh, (1427h / 2006m), "maʻāyīr al-Wasaṭīyah fī al-Fatwá", 

(al-Kuwayt: al-Muʼtamar al-ʻĀlamī: manhajīyah al-Iftāʼ fī ʻĀlam 

maftūḥ, dṭ). 

Ibn Khaldūn, ʻAbd al-Raḥmān, (1401h / 1981M), Dīwān al-mubtadaʼ wa-

al-khabar fī Tārīkh al-ʻArab wa-al-Barbar wa-man ʻāṣarahum min 

dhawī al-shaʼn al-akbar, (Bayrūt: Dār al-Fikr, Ṭ1). 

Ibn manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram ibn ʻAlī, (1414h), Lisān al-ʻArab, 

(Bayrūt: Dār Ṣādir, ṭ3). 

Ibn Mūsá, Fayṣal, (2018m), "qirāʼah fī ʻalāqat al-Muftī bi-marākiz al-

qarār fī al-dawlah al-ʻUthmānīyah ibbāna al-qarn 16: Shaykh al-

Islām Abū al-Saʻūd anmūdhajan", Majallat Dirāsāt wa-abḥāth, al-

mujallad: 10, al-ʻadad: 24. 

Ibn Rushd al-Ḥafīd, Muḥammad, (1994m), al-ḍarūrī fī uṣūl al-fiqh, 

(Bayrūt: Dār al-Gharb al-Islāmī, Ṭ1). 

Jāmiʻat al-Imārāt al-ʻArabīyah al-Muttaḥidah, (1417h / 1996m), "Abḥāth 

Nadwat al-Imārāt, ̒ adad khāṣṣ bʼbḥāth Nadwat al-Ijtihād al-jamāʻī 

fī al-ʻālam al-Islāmī". 



العامةوالإجراءات  الاجتهاد والإفتاء وتطوره المؤسساتي المعاصر: المفهوم، المقومات،  52 

Khlāāaf, Muḥammad ʻAbd al-Wahhāb, (1413h / 1992m), Tārīkh al-qaḍāʼ 

fī al-Andalus min al-Fatḥ al-Islāmī ilá nihāyat al-qarn al-khāmis al-

Hijrī, (al-Qāhirah: Maktabat al-muhtadīn al-Islāmīyah, Ṭ1). 

Majmaʻ al-fiqh al-Islāmī al-dawlī, (Dann), qarārāt wa-tawṣiyāt Majmaʻ al-

fiqh al-Islāmī al-dawlī, al-tābiʻ li-Munaẓẓamat al-Muʼtamar al-

Islāmī. al-Mamlakah al-ʻArabīyah al-Saʻūdīyah, Ṣadr sanat, iʻtaná 

bi-jamʻ al-qarārāt D. Muḥammad ibn Hāʼil almdḥjy, nuskhah 

iliktrūnīyah, dṭ. 

Qamar, ʻAbd al-Qāhir Muḥammad, (1428h / 2007m), "al-Ijtihād wa-al-

Iftāʼ fī Majmaʻ al-fiqh al-Islāmī al-dawlī al-Ālīyah wa-al-tawṣīyāt 

altwjyhyh", (al-Kuwayt: Muʼtamar manhajīyah al-Iftāʼ fī ʻĀlam 

maftūḥ: al-wāqiʻ al-amāthil wa-al-amal almrtjá). 

Riḍā, Muḥammad Rashīd, (1990m), tafsīr al-Manār, (al-Qāhirah: al-Hayʼah 

al-Miṣrīyah al-ʻĀmmah lil-Kitāb, dṭ). 

Sānū, Quṭb Muṣṭafá, (1434h / 2013m), ṣināʻat al-Fatwá, (Bayrūt: Dār Ibn 

Ḥazm, Ṭ1). 

Sānū, Quṭb Muṣṭafá, (2001M), "qirāʼah taḥlīlīyah fī muṣṭalaḥ al-Ijtihād al-

jamāʻī al-manshūd", Majallat Kullīyat al-Dirāsāt al-Islāmīyah bi-

Dubayy, al-ʻadad: (21). 

Sharīf Ūghlū, matīn, (2021m), "Jadalīyat al-Dīn wa-al-siyāsah fī al-dawlah 

al-ʻUthmānīyah wa-inʻikāsātuhā ʻalá tjrbthā al-dustūrīyah", 

Majallat Ittijāhāt Sharq al-Anāḍūl fī al-ʻUlūm al-ijtimāʻīyah. 

Ubayd, ḥayāt, Bayāt, Suʻād, (2019m), "Muʼassasāt ṣināʻat al-Fatwá al-

muʻāṣirah: Hayʼat aywfy anmūdhajan", al-Multaqá al-dawlī al-

rābiʻ: ṣināʻat al-Fatwá fī ẓill al-taḥaddiyāt al-muʻāṣirah, Maʻhad al-

ʻUlūm al-Islāmīyah, Jāmiʻat al-Wādī Dawlat al-Jazāʼir, 13-14 

Nūfimbir. 

Zaydān, ʻAbd al-Karīm, (1421h / 2001), uṣūl al-Daʻwah, 

(Bayrūt:Muʼassasat al-Risālah, ṭ9). 

 


